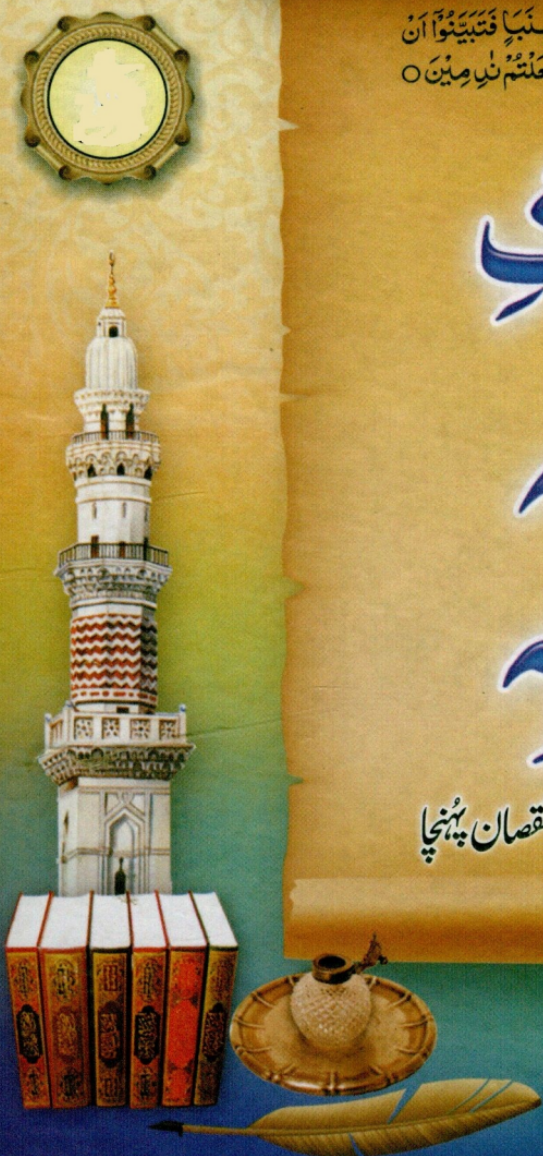


يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ جَاهَةَ كُلِّ فَاسِقٍ إِلَيْنَا فَتَبَيَّنُوا إِنَّ  
تُصِيبُونَا قَوْمٌ بِمَا كَانُوا فَلَا يُصِيبُونَا عَلَى مَا فَعَلْنَا نَحْنُ مُؤْمِنُونَ ۝

# احادیث ضعیفہ کامیبو

جن سے اُمتِ مسلمہ کو ناقابل تلافی نقصان پہنچا



تألیف الشیخ علامہ محمد ناصر الدین البانی رحمۃ اللہ علیہ

ترجمہ مولانا محمد صادق خلبالحمد

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹرانک کتب .....  
.....

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

جلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload)



کی جاتی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹرانک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔



### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا مگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔



«اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں»

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔



اَحَادِيثِ ضَيْعَه  
کَا مُجْمُوعَه

لئے اُمُّتِ شَرِيكَہ کو ناقابل تلافی تھے

چَلَدَاقَلْ

تألیف

عَلَامِ مجْمُوعَه الْأَصْدِرِ الدِّينِ الْبَانِي

ترجمة تحقیق ونظر علی

مولانا محمد صادق بخاری عبد الحفیظ مدینی

ناشر

مکتبہ مُحَمَّدَیہ قدس سریت الفضل مارکیٹ اُوبیزار لاہور

MOB:0300-4826023, 042-37114650

## جملہ حقوق بحق ناشر حفظ ہیں

### الحادیث سنیۃ کا مجموعہ

نام کتاب

|                 |         |
|-----------------|---------|
| عبد الرحمن غابر | باہتمام |
| جنوری 2012ء     | طبع سوم |
| 1100            | تعداد   |
| 200/-           | تینت    |

استاکسٹ

مکتبہ اہل حدیث، امین پور بازار فیصل آباد  
041-2629292, 2624007

اسلامی کتب خانہ، ڈاک خانہ بازار، چیچاوٹنی، ضلع ساہیوال  
0346-7467125, 0301-4085081

مکتبہ عائشہ صدیقہ، اقبال مارکیٹ، کشمی چرک، راولپنڈی  
051-5551014, 0321-5075075

الستیلیہ، دائرۃ الرحمۃ، رحمت آباد (حاجی آباد) فیصل آباد  
Mob.: 0322-6054145



E-mail: maktabah\_muhammadia@yahoo.com  
& maktabah\_m@hotmail.com  
Ph.: 042-37114650, Mob.: 0300-4826023

صفحہ

## فہرست عنوانات

- ۱ پیش لفظ از حافظ ناصر محمود انور
- ۲ مقدمہ از مترجم مولانا محمد صادق خلیل
- ۳ اصول حدیث کی غرض و نایت
- ۴ علامہ ناصر الدین البانی کی علمی فحصیت
- ۵ مقدمہ پسلا ایڈیشن از علامہ ناصر الدین البانی
- ۶ امام عبداللہ بن مبارکؓ کا قول
- ۷ علامہ ابن جوزیؓ کا قول
- ۸ امام عبدالرحمن بن مهدیؓ کا قول
- ۹ مقدمہ دوسری ایڈیشن از علامہ ناصر الدین البانی
- ۱۰ احادیث ضیفہ اور موضوع کے سلسلہ میں چند تہمیدی گزارشات۔ ۳۷۸
- ۱۱ امام مالکؓ کا قول
- ۱۲ امام ابن حبانؓ کا قول
- ۱۳ حدیث نمبر ۱ دین اسلام عقل کے مطابق ہے اور جو شخص دین اسلام میں داخل نہیں اس میں عقل نہیں۔
- ۱۴ حدیث نمبر ۲ جس شخص کو اس کی نماز بے حیائی اور برے کاموں سے نہیں روکتی وہ اللہ تعالیٰ سے منید دور ہو جاتا ہے۔
- ۱۵ حدیث نمبر ۳ لوگوں کی مت پہناؤں کو اپنی جگہ سے ہلا دیتی ہے۔
- ۱۶ حدیث نمبر ۴ مسجد میں ہاتھیں کرنا نیک اعمال کو ضائع کر دتا ہے جیسا کہ چارپائے گھاس کو کھا جاتے ہیں۔
- ۱۷ حدیث نمبر ۵ جو شخص صرف اللہ کی رضا کے لئے کام کو چھوڑتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے بدلتے اس کو دنیا و آخرت میں بہتر چیز سے نوازے گا۔
- ۱۸

- حدیث نمبر ۶** غبار سے کنارہ کش رو اس لئے کہ غبار سے سانس کی بیماری لافت ہوتی ہے۔
- ۵۰ **حدیث نمبر ۷** دو کاموں کے قریب نہ جاؤ، اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ رہا اور لوگوں کو انت پہنچانا۔
- ۵۱ **حدیث نمبر ۸** اپنی دنیا کے حصول کیلئے اس طرح عمل کیجئے کہ جیسے آپ نے بیشہ ذمہ رہنا ہے اور اپنی آخرت کے حصول کے لئے اس طرح عمل کیجئے جیسا کہ آپ نے کل فوت ہو جانا ہے۔
- ۵۲ **حدیث نمبر ۹** میں تمام پریز گاروں کی خوش بختی کا محور ہوں۔
- ۵۳ **حدیث نمبر ۱۰** بے شک اللہ تعالیٰ محبوب جاتا ہے کہ وہ اپنے بندے کو طلب حلال میں تھکا ہوا دیکھے۔
- ۵۴ **حدیث نمبر ۱۱** مجھے مسلم بنا کر بھیجا گیا ہے۔
- ۵۵ **حدیث نمبر ۱۲** اللہ نے دنیا کو جی کر تو اس کی خادم بن جو میرا خادم ہے۔
- ۵۶ **حدیث نمبر ۱۳** شام کے باشندے اللہ کی زین پر اس کا ذرہ ہیں۔
- ۵۷ **حدیث نمبر ۱۴** تم خود کو بظاہر بزرہ زاروں سے بچاؤ۔
- ۵۸ **حدیث نمبر ۱۵** شام کا حلقہ میرا قریش ہے۔
- ۵۹ **حدیث نمبر ۱۶** میری امت میں دو قسم کے لوگ ایسے ہیں کہ جب وہ درست ہوں گے تو لوگ بھی درست ہوں گے اور امراء اور فتحاء ہیں۔
- ۶۰ **حدیث نمبر ۱۷** جو شخص گناہ کرتا ہوا ہنستا رہا وہ رو تا ہوا دونخ میں داخل ہو گا۔
- ۶۱ **حدیث نمبر ۱۸** پر کئے ہوئے کبوتروں کو پال رکھو اس لئے کہ وہ تمہارے پچوں سے جنوں کو غفلت میں ڈالیں گے۔
- ۶۲ **حدیث نمبر ۱۹** تم اپنی عورتوں کی مغلقوں کو چڑھے سے آراستہ کرو۔
- ۶۳ **حدیث نمبر ۲۰** دستر خوان کو بزرگوں سے سمجھایا کرو۔
- ۶۴ **حدیث نمبر ۲۱** مجھے سوال کرنے سے یہ بات کفایت کرتی ہے کہ وہ میرے حال کو جانتا ہے۔
- ۶۵ **حدیث نمبر ۲۲** تم میرے مقام کا وسیلہ اختیار کرو یقیناً میرا مقام اللہ کے نزدیک

عکس میں ہے۔

حدیث نمبر ۲۳ اللہ تعالیٰ وہ ہے جو زندہ کرتا ہے اور مارتا ہے نیز وہ بیشہ زندہ ۶۱  
ہے۔ (اے اللہ!) میری والدہ قاطرہ بنت اسد کو معاف فرمائی۔  
حدیث نمبر ۲۴ جو شخص مگر سے نماز ادا کرنے کے لئے تھا اور اس نے کہا  
اے اللہ! میں تم سے ان سالمین کے طفیل سوال کرتا ہوں  
جو تم سے مانگتے ہیں۔

حدیث نمبر ۲۵ جب آدم علیہ السلام غلطی کے مرتكب ہوئے تو انہوں نے  
یہ وعا کی؛ اے میرے پور و گار! میں تم سے خود کے طفیل  
سوال کرتا ہوں۔

حدیث نمبر ۲۶ تیزی طبع میری اُمت کے بھرپور لوگوں کا وصف ہے۔

حدیث نمبر ۲۷ تیزی طبع قرآن پاک کے صالحین میں اس لئے ہوتی ہے کہ  
ان کے دلوں میں قرآن پاک کی عقلت جاگزیں ہوتی ہے۔

حدیث نمبر ۲۸ تیزی طبع صرف میری اُمت کے صالحین اور نیک لوگوں میں  
ہوگی۔ اور پھر تیزی خشم ہو جاتی ہے۔

حدیث نمبر ۲۹ میری اُمت کے بھرپور لوگ تیز طبیعت والے ہیں۔

حدیث نمبر ۳۰ مجھ میں اور میری اُمت میں قیامت تک کیلئے خیر و برکت ہے۔

حدیث نمبر ۳۱ دنیا مسلمان کا راستہ ہے۔

حدیث نمبر ۳۲ دنیا آخرت والوں پر حرام ہے اور آخرت دنیا والوں پر حرام  
ہے نیز دنیا اور آخرت دنیا اللہ والوں پر حرام ہیں۔

حدیث نمبر ۳۳ دنیا آخرت کی سوکن ہے۔

حدیث نمبر ۳۴ دنیا سے کنارہ کش رہو اس لئے کہ دنیا ہاروت و ماروت سے  
بھی نیا نہ جادو گر ہے۔

حدیث نمبر ۳۵ جو شخص ازاں کے اے چاہیے کہ وہی محیر کرے۔

حدیث نمبر ۳۶ دلن کی محبت الہام سے ہے۔

حدیث نمبر ۳۷ لوگوں پر ایکہ ایسا وقت آئے گا جبکہ وہ اس وقت بھیزیجے

- ہو گئے اور جو شخص بھیزا نہیں ہوا کا اسکو بھیزیئے کہا جائیں گے۔ ۲۵
- حدیث نمبر ۳۸ جس شخص نے اللہ کی رضا کیلئے ہالیں روز اخلاص اختیار کیا اس کی زبان پر حکمت کے خٹکے جاری ہو جاتے ہیں۔ ۲۶
- حدیث نمبر ۳۹ جس شخص نے صرکے بعد نیند کی اور اس کی عقل جاتی رہی تو وہ صرف اپنے آپ کو خلاست کرے۔ ۲۷
- حدیث نمبر ۴۰ کہ تو استعمال کرو اس کے کھانے سے دماغ کو تقویت ملتی ہے۔ ۲۸
- حدیث نمبر ۴۱ جس شخص نے حرام ملن اکھا کیا اللہ تعالیٰ اس کا مل حرام راستے میں لے جاتا ہے۔ ۲۹
- حدیث نمبر ۴۲ انیاء علیم الصلوٰۃ والسلام قائد ہیں اور فقیہاء سردار ہیں۔ ۳۰
- حدیث نمبر ۴۳ رمضان کا سینہ آسمان نہیں کے درمیان معلق رہتا ہے۔ ۳۱
- حدیث نمبر ۴۴ جو شخص بے وضو ہوا اور اس نے وضو نہ ہبایا اس نے مجھ پر ظلم کیا۔ ۳۲
- حدیث نمبر ۴۵ جس شخص نے بیتُ اللہ کاج کیا اور میری قبر کی زیارت نہ کی اس نے مجھ پر ظلم کیا۔ ۳۳
- حدیث نمبر ۴۶ جس شخص نے میری اور میرے باپ ابراہیمؑ کی ایک عی سال میں زیارت کی وہ جنت میں داخل ہوا۔ ۳۴
- حدیث نمبر ۴۷ جس شخص نے حج کیا اور میری وفات کے بعد میری قبر کی زیارت کی وہ اس شخص جیسا ہے جس نے میری زندگی میں میری زیارت کی۔ ۳۵
- حدیث نمبر ۴۸ لوگا اپنے باپ کے لئے قدم پر چلتا ہے۔ ۳۶
- حدیث نمبر ۴۹ جس شخص نے ہر جمعہ کے روز اپنے ماں باپ (دونوں) یا ان میں سے کسی ایک کی قبر کی زیارت کی اس کے گناہ محفوظ ہو جاتے ہیں۔ ۳۷
- حدیث نمبر ۵۰ جس شخص نے اپنے والدین کی قبور کی ہر جمعہ کے روز زیارت کی اور ان کی قبور کے قرب سورہ پیغمبرؐ کی خلاوت کی۔ ۳۸

- حدیث نمبر ۵۶ بلاشہ اللہ تعالیٰ اس مومن بندے کو محبوب جانتا ہے ۔۔۔
- حدیث نمبر ۵۷ جب تم میں سے کسی کا چاہا پایا رام نہ ہو ۔۔۔
- حدیث نمبر ۵۸ بوڑھی عورتوں کے طور طریقوں اور دین کو اختیار کرو۔
- حدیث نمبر ۵۹ جب قیامت قریب ہو گی اور خواہشات میں اخلاف رونما ہو گا تو جمیں جنگل میں آباد لوگوں اور عورتوں کے طور طریقوں کو اپنا ہو گا۔
- حدیث نمبر ۶۰ تیر رفتاری مومن کے دقار کو فتح کروتی ہے۔
- حدیث نمبر ۶۱ اگر عورتیں نہ ہوتیں تو اللہ کی سچی سمجھی مبارکت ہوتی۔
- حدیث نمبر ۶۲ میری امت کا اختلاف رحمت ہے۔
- حدیث نمبر ۶۳ میرے صحابہ کرام ستاروں کی مانند ہیں ۔۔۔
- حدیث نمبر ۶۴ جمیں جو اللہ کی کتاب حطاکی گئی ہے اس پر عمل پیرا رہو ۔۔۔
- حدیث نمبر ۶۵ میں نے اپنے پوروگار سے ان ہاتوں کے بارہ میں استفسار کیا ۔۔۔ اور میرے صحابہ کا اختلاف تمارے لئے باعث رحمت ہے۔
- حدیث نمبر ۶۶ بلاشہ میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں ۔۔۔
- حدیث نمبر ۶۷ میرے الہی بیت ستاروں کی مانند ہیں ۔۔۔
- حدیث نمبر ۶۸ بلاشہ اولے نہ تو خواراک ہیں اور نہ ہی مشروب ہیں۔
- حدیث نمبر ۶۹ بھیڑ کے ایک دانت والا جاور اچھی قربانی ہے۔
- حدیث نمبر ۷۰ بھیڑ کا ایک سالہ پچھ قربانی کے لئے جائز ہے۔
- حدیث نمبر ۷۱ جس نے اپنی ذات کو پہچان لیا اس نے اپنے پوروگار کو پہچان لیا۔
- حدیث نمبر ۷۲ جس شخص نے جگر کی نماز میں "آئم نقرخ" اور "آئم ترکیف" سورتیں حلاوت کیں تو اُسکی آنکھوں میں درد نہیں ہو گا۔۔۔
- حدیث نمبر ۷۳ دضوہنائے کے بعد اتنا آنزنٹا۔۔۔ سورت کی قرأت کی جائے۔
- حدیث نمبر ۷۴ (وصویں) گردن کا سچ کرنا (قیامت کے دن) طرق سے حافظت کا ذریعہ ہے۔

- حدیث نمبر ۷۶ جو شخص اپنے بھائی کو پیٹ بھر کر روٹی کھانا ہے .....  
 حدیث نمبر ۷۷ اللہ اکبر کو لمبا کر کے نہ پڑھا جائے۔  
 حدیث نمبر ۷۸ میرے رب نے مجھے ادب سے نوازا اور مجھے اچھا نوازا۔  
 حدیث نمبر ۷۹ موزان جب "اَنْشَدَهُمْ مَنْ هُمْ اَنْزَلُوا مِنْ اللّٰهِ" کے تدوں لوں باتحوں کی  
 اگست شادوت کے پروں کے ساتھ آنکھوں کا سچ کیا جائے .....  
 حدیث نمبر ۸۰ قربانیوں کی تنظیم کو، اسلئے کہ تماری قربانیاں پل صراط پر  
 تماری سواریاں ہوں گی .....  
 حدیث نمبر ۸۱ نماز فوت ہوئے سے پہلے اوسیگی میں جلدی کرو اور وفات سے  
 پہلے توبہ کرنے میں جلدی کرو۔  
 حدیث نمبر ۸۲ الی علم کے ساتھام لوگ مردہ ہیں .....  
 حدیث نمبر ۸۳ عینی علیہ السلام ہی مددی ہوں گے۔  
 حدیث نمبر ۸۴ مومن کا بچا ہوا پانی فناہ ہے۔  
 حدیث نمبر ۸۵ انسان کی تواضع کی علامت ہے کہ وہ اپنے مومن بھائی کا جھوٹا  
 پانی نبی لے .....  
 حدیث نمبر ۸۶ مددی میوے بچا عباس کی اولاد سے ہے۔  
 حدیث نمبر ۸۷ اے عباس! یہ نکل اللہ نے وین اسلام کا آغاز میرے ساتھ  
 کیا اور اس کا انقلام ایسے جوان سال انسان سے فرمائے  
 کا ہو خبری اولاد سے ہو گا .....  
 حدیث نمبر ۸۸ خبردار اے ابو الفضل، میں تھے خوشخبری دننا ہوں .....  
 حدیث نمبر ۸۹ صحیح کے والوں پر اللہ کا ذکر کرنا ہترن طریقہ ہے۔  
 حدیث نمبر ۹۰ تم سب سے الفضل ہو۔  
 حدیث نمبر ۹۱ تمارے فرمانے کے باعث تین انسان قتل ہوں گے وہ تینوں  
 غلیڈ کے بیٹے ہوں گے .....  
 حدیث نمبر ۹۲ طالوں کی دوہاء تمارے "جن" بھائیوں کی طرف سے ایک  
 گرفت ہے۔

- حدیث نمبر ۸۷ جب خطیب مخبر چلا جائے تو پر نماز ہے نہ ملکو کرنا ہے۔  
 حدیث نمبر ۸۸ سمجھنے کا شکار کی ہے اگرچہ اس نے زین پر عاصیانہ قبضہ کیا ہو۔  
 حدیث نمبر ۸۹ کسی چیز کا مالک ہی اس بات کا زیادہ حق دار ہے کہ وہ اس چیز  
 کو اٹھائے ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۰ اُولیٰ لباس زیب تن کو تم (اس کی وجہ سے) اپنے دلوں میں  
 ایمان کی حلاوت پاؤ گے ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۱ میں اللہ کی حرم جمتو اخوازوں مجھے زیادہ محبوب ہے کہ میں  
 غیر اللہ کا نام لے کر کچی حرم اخوازوں ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۲ جس شخص میں تمن خصلتیں ہیں اللہ اس پر اپنے پلو کو جھکاتا  
 ہے ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۳ قیامت کے دن لوگ صیغیں باندھے ہوں گے ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۴ اسلام اور دین اسلام کی خیاری ہاتھیں تمن ہیں ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۵ توبہ کرنے والا اللہ تعالیٰ کا محبوب ہے۔
- حدیث نمبر ۹۶ بے شک اللہ تعالیٰ ایسے بدرے کو محبوب جانتا ہے جو نعمتیں میں  
 بجا ہو کر تابع ہو جاتا ہے۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۷ بلاشبہ اللہ اس تو جوان کو محبوب جانتا ہے جو توبہ کرنے والا  
 ہے ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۸ یقیناً اللہ عز وجل اس تو جوان کو محبوب جانتا ہے جس کی جوانی  
 اللہ عز وجل کی اطاعت میں صرف ہوئی ۔۔۔
- حدیث نمبر ۹۹ بلاشبہ اللہ عز وجل اس آدمی کو محبوب جانتا ہے جو عبارت گزار  
 ہے اور نکافت سے رہتا ہے
- حدیث نمبر ۱۰۰ صالحین کی تسلیمان مقریبین کی (نبت کے لحاظ سے) برائیاں ہیں۔
- حدیث کی اصطلاحات
- کتب حدیث کی اقسام  
 فہرست مأخذ و مرائع و حواشی

اللهم إله العالمين  
إليك الحمد والصلوة والراتب  
لأنك أنت أرحم الراحمين

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## پیش لفظ

یہ کتاب دراصل طالبہ ناصر الدین الہلی کی ملی کتاب "سلسلہ الاحادیث النبیہ و الموصود و اثر حاصلین فی الائمه" کا اردو ترجمہ ہے۔ یہ طالبہ موصوف کے ملی کاموں میں ایک قابل قدر اور حییم اضافہ ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی ہر طرح سے حافظت فرمائے اور اسیں دین کی خدمت کی مندرجہ تفصیل طبق فرمائے (آئندہ)

اس کتاب میں ضعیف روایات اور من گھڑت احادیث کا ذکر کیا گیا ہے۔ ان روایات اور احادیث کو اسلام دشمن خاتم رسول پر بھی غیر جعلی طامہ نے حرام الناس میں اس طرح پہلیا دعا ہے کہ مام لوگ ان کو بھی مستخر کرنے لگے ہیں۔ ایسی روایات کا پیغام رسید یا تو اسرائیلی روایات پر مشتمل ہے یا پھر قصہ کو واطھلن، بعض صوفیاء اور عالی شیعوں کی کوشش سازی ہے۔

طالبہ ناصر الدین الہلی نے ایسی تمام روایات اور احادیث کو ایک گھوٹے کی ہفل دی ہے اور اسیں فتن جمع و تبدیل کی سلسلی پر پہنچنے کے بعد ان پر ضعیف اور موضع کا حکم لکھا ہے۔ تجزیہ نامہ مطہ طی ہا کہ چیز کہا ہے۔ یہ کتاب الی طم، خلبان اور ائمہ حضرات کے علاوہ حرام الناس کے لئے بھی اہمیت و افادت کی حالت ہے۔ خصوصاً ان لوگوں کے لئے جو فتن حدیث سے گمراخت رکھتے ہیں۔

قارئین کرام کی خدمت میں ہماری گزارش ہے کہ اس کتاب میں مذکورہ احادیث کا بیور جائز نہیں اور ان ضعیف اور من گھڑت احادیث سے خود بھی بھیگیں اور دوسروں کو بھی بچالنے کی پوری پوری کوشش کریں تاکہ ہمیں دین حق کی صحیح راہنمائی حاصل ہو۔  
اللہ تعالیٰ ہم سب کا حاتم و ناصر ہو۔

ناصر محمود الور

7 فوری 1994ء

چمن میں تلخ نوائی مری گوارا کر  
کہ زہر بھی کبھی کرتا ہے کارِ تریاقی

پنے بھی خا مجھ سے ہیں سگانے بھی ناخوش  
میں زہرِ ملامل کو بھی کہہ نہ سکا قند

(اقبال)

## مقدمہ

اللہ پاک نے اُمت مسلمہ کو جہاں ویگر خصوصیات سے نوازا وہاں خاص طور پر اس اعزاز سے بھی ہم کنار کیا کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر ایک عالیشان کتاب کو نازل فرمایا جس کی تشریع و توضیح کو صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم السَّلَامُ السَّلَامُ نے آپ سے سن کر اور آپ کی عملی زندگی کو ملاحظہ کر کے امت مسلمہ تک سماحت پہنچایا اور اس میں ہرگز کسی بیشی کا شایبہ تک نہیں ہے یہ دونوں سرچشمے محفوظ ہیں اور قیامت تک محفوظ رہیں گے ان میں تغیرہ تبدل نہیں ہو سکتا اگر کسی دور میں اسلام دشمن عنادڑیا بظاہر اسلام کا دعویٰ کرنے والوں نے دین اسلام کی قیل کو بدلتا چاہا، اس میں من گھرست احادیث کو داخل کرنا چاہا تو وہ اپنے اس ذموم مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکے۔ اللہ پاک نے ہر دور میں ایسے مخلص اور لئے اہل علم کا انتظام فرمایا ہے اور قیامت تک فرماتا رہے گا جو ایسے بد طینت لوگوں کی ریشہ دونوں سے امت مسلمہ کو آگاہ کرتے رہے اور کرتے رہیں گے، صحیح اور موضوع احادیث کے درمیان انتیار کرتے رہیں گے ارشاد ربانی ہے۔

إِنَّا نَعْنُونَ لَرَكْنَنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ

ابتہ قرآن پاک وحی جلی ہے اور احادیث صحیح وحی ختنی ہیں دونوں "الذکر" میں داخل ہیں جس کی حفاظت کی ذمہ داری خود اللہ پاک نے اپنے ذمہ لے رکھی ہے ارشاد ربانی ہے۔

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَمْوَالٌ حَسَنَةٌ

مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ تمہارے لئے اللہ کے رسول کی زندگی میں بہترن غورہ ہے تم نے اپنی زندگی بیٹھے اسی طرز پر گزارنی ہے جس طرح رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی عملی زندگی گزری ہے۔

ذکورہ آئیت اس بات کو ثابت کر رہی ہے کہ آپ کی زندگی کی جملہ کیفیات

اور تمام شبہ ہائے زندگی محفوظ ہیں اور آپ کی زندگی کا کوئی ورق ایسا نہیں ہے جس کو صحابہ کرام نے بیان نہ کیا ہوا یا وہ محفوظ نہ ہو گرنہ اگر (معاذ اللہ) آپ کی زندگی کے تمام امور خواہ ان کا تعلق عبادات یا معاملات سے ہے محفوظ نہیں ہیں تو کیونکہ اللہ پاک قرآن پاک میں امت مسلمہ کو اس بات کا حکم دے رہے ہیں ہیں کہ تم رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی کو اپنے لئے بہتر نہوں سمجھو اور اس کے مطابق حسیں چلنا چاہئے اس سے سرمواخraf نہیں ہونا چاہئے۔

ہم دیکھتے ہیں کہ اُمت مسلمہ نے جہاں قرآن پاک کو اصل اول قرار دیا ہے وہاں احادیث نبویہ کو اصل ہائی قرار دیا ہے اور ان دونوں شیئے چیزوں سے اپنی علی یہاں کو پچالیا ہے اور سائل کا حل نہ لالا ہے اس میں ہرگز تکش و شبہ کی مخالفت نہیں کہ جس اہتمام کے ساتھ صحابہ کرام "تائبین عظام، فتحاء اور محدثین" نے آپ کے فرموداں اور آپ کے افعال کو اپنے انہاں میں محفوظ کر کے آگے اپنے جانشی تک پہنچایا ہے اس قسم کا اہتمام کسی بھی پیغمبر کے اقوال اور فرموداں کے بارے میں ان کے پیروکاروں نے نہیں کیا ہے۔

— یہ رجبہ ملا جس کو مل گیا

ہر مدھی کے واسطے دار درسن کماں

یہ بات پورے دوقت کے ساتھ کی جاسکتی ہے بلکہ اس کا چیلنج کیا جا سکتا ہے کہ دین اسلام میں ہرگز تحریف نہیں ہوئی ہے۔ عبد صحابہ کرام میں ایسے قوانین وضع کئے گئے جن کی روشنی میں احادیث کو تحفظ حاصل ہوا ہم دیکھتے ہیں کہ صحابہ کرام احادیث کے بیان کرنے میں کتنے محاط واقع ہوئے ہیں ابویکزا اور عمرؓ جیسے صحابہ کرام سے بت کم احادیث مروی ہیں انہیں یہ خطرہ لاحق رہتا تھا کہ کہیں ہماری زبان سے خطا یا نسیان کے سبب ایسی ہاتھی نہ کل جائیں جو آپ کی زبان مبارک سے فسی نکلی ہیں اور ہم ان لوگوں کی فہرست میں داخل نہ ہو جائیں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ایسی باتوں کی نسبت کرتے ہیں جو آپ نے نہیں فرمائی ہیں وہ خوب سمجھتے گے جس شخص نے اللہ کے رسولؐ کی طرف ایسی باتوں کی نسبت کی جو آپ کی زبان مبارک سے نہیں نکلیں تو اس کا لمحکانا دونخ ہے۔

کیا یہ حقیقت نہیں ہے کہ حضرت ابوہریرہؓ سے جس قدر احادیث مروی ہیں اس قدر کسی دوسرے صحابی سے مروی نہیں ہیں اس کے باوجود حضرت عمرؓ کے دورِ خلافت میں ان کی احتیاط کا یہ عالم تھا کہ ان سے دریافت کیا گیا کہ کیا آپ مدد فاروقی میں بھی اسی طرح کثرت کے ساتھ احادیث بیان کرتے تھے انہوں نے فتنی میں جواب دیتے ہوئے کہا کہ اگر ان کے دورِ خلافت میں اتنی کثرت کے ساتھ احادیث بیان کرتا تو وہ مجھ کو بھی درے لگاتے (تذكرة المفاظ جلد اصلیہ)

معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ کرامؓ کے دور میں احادیث بیان کرنے میں انتہائی محاذ انداز اختیار کیا جاتا تھا اسی طرح احادیث کو تسلیم کرنے میں بھی اختیار کا وامن نہ چھوڑا جاتا تھا چنانچہ امام ذہبیؒ نے "تذكرة المفاظ" میں حضرت ابو بکر صدیقؓ کے حالات کے ضمن میں ذکر کیا ہے کہ ایک بوڑھی عورت حضرت ابو بکر صدیقؓ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور الجاہکی کے بغیر دادی کی حیثیت میں ورش لٹنا چاہئے حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اپنی ورش دینے سے انکار کر دیا اور کہا کہ اللہ کی کتاب میں تمہارے ورش کا ذکر نہیں ہے اور نہ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس قسم کی وضاحت ملتی ہے کہ آپؐ نے دادی کو ورش دیا ہو یہ کہہ کر آپؐ نے صحابہ کرامؓ سے استفسار کیا تو حاضرین میں سے مخیہ بن شعبہ کھڑے ہوئے اور کہا کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں موجود تھا آپؐ نے ایک دادی کو ورش سے پختا حصہ دیا تھا۔ ابو بکر صدیقؓ نے مخیہ بن شعبہؓ سے کہا کہ کیا کوئی گواہی بھی ہے؟ یہ من کر محمدؓ بن مسلمہ صحابی کھڑے ہوئے اور گواہی دی۔ چنانچہ ان کی گواہی پر حضرت ابو بکر صدیقؓ نے دادی کو درافت میں حق دار بنا�ا (تذكرة المفاظ جلد اصلیہ ۲)

در اصل عمر بن خطابؓ نے احادیث کے لئے میں راویان حدیث کے لئے ایسا راستہ متعین فرمادیا ہے کہ وہ اس وقت تک کسی حدیث کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ہرگز نہ کریں جب تک اپنی مہانتہ ثبوت نہ مل جائے کہ واقعی یہ فرمان رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے۔ چنانچہ امام ذہبیؒ نے حضرت عمرؓ کے حالات کے ضمن میں ان کے ثابت اور احتیاط کے پارہ میں ایک واقعہ لئل کیا ہے۔

ابوموسی اشعریؑ نے کسی کام کی فرض سے حضرت عزؑ کے دروازے پر تین ہار السلام علیکم کا وہ اندر داخل ہونے کی اجازت طلب کر رہے تھے لیکن انہیں کچھ جواب نہ ملا اس کے بعد وہ واپس لوٹے۔ حضرت عزؑ نے ان کے پیچے ایک ٹھنڈ کو بھیجا کہ ان سے دریافت کرے کہ وہ تین بار سلام کرنے کے بعد واپس کیوں چلے گئے؟ انہوں نے جواب میں کہا، میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے ہے کہ جب تم میں سے کوئی ٹھنڈ تین بار سلام کرنے کے اور اس کے سلام کا پچھہ جواب نہ دیا جائے تو اسے واپس لوٹ جانا چاہئے اس پر عزؑ نے ابوموسی اشعریؑ سے ہم کلام ہوتے ہوئے کہا کہ اس پر آپ کو دلیل پیش کرنا پڑے گی وگرنہ آپ کو سزا ملے گی۔ حضرت عزؑ کا یہ انداز دیکھ کر ابوموسی اشعریؑ کا رنگ تغیر ہو گیا وہ اپنے ساتھی صحابہؓ کی مجلس میں آئے، ان میں ابوسعید خدريؓ بھی تھے۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ ابوموسی اشعریؑ نے ہمیں تمام واقعہ کہہ سنایا کہ حضرت عزؑ میری اس بات پر گواہ کا مطالباً کر رہے ہیں، اس وجہ سے میں پریشان ہوں۔ میری آپ سب سے المتساہ ہے کہ کیا آپ میں سے کسی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے کہ اگر کسی کو تین بار سلام کرنے پر اجازت نہ ملے تو اسے واپس چلے جانا چاہئے؟ اس پر وہاں جس قدر صحابہؓ کرامؓ موجود تھے سب نے یک زبان ہو کر کہا کہ ہم سب نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بات سنی ہے چنانچہ انہوں نے اپنے ایک ساتھی کو ابوموسی اشعریؑ کی معیت میں بھیجا اس نے حضرت عزؑ کے ہاں جا کر اعتراف کیا کہ واقعہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد ہے۔ اس شہادت کے ملنے پر حضرت عزؑ نے اطمینان کا انکھار کیا اور اس حدیث کے بیان کرنے کی اجازت مرحت فرمائی ہے۔

کتب حدیث میں اس نوعیت کے متعدد واقعات مرقوم ہیں جن سے صحابہؓ کرامؓ کا احتیاط مترکھ ہوتا ہے کبھی وہ بیان کردہ حدیث کو کتاب اللہ کے نصوص کی روشنی میں معلوم کرتے اگر حدیث نفس مترکھ کے موافق ہوتی تو اس کو قبول کرتے وگرنہ حدیث کو رد کرتے اور اس پر عمل نہ کرتے لیکن اس سے ہرگز یہ نہ سمجھا جائے کہ حدیث ثبویؓ کو تشریعِ اسلامی میں مستقل حیثیت حاصل نہیں ہے، ہم جب احادیث صحیح کا جائزہ لیتے ہیں تو جہاں الکی احادیث موجود ہیں جو قرآن پاک کے نصوص کے

موافق ہیں اور اس کے احکام کی تائید کرتی ہیں وہاں ایسی احادیث صحیح سے ہی معلوم ہوتا ہے کہ پانچوں نمازوں کی رکعات کتنی ہیں؟ اور نمازیں کس کیفیت کے ساتھ ادا کی جائیں؟ بلکہ ایسی احادیث بھی ہیں جو قرآن پاک کی مطلق آیات کو متیند اور عام آیات کی تخصیص کرتی ہیں جیسا کہ احادیث صحیح سے ہی معلوم ہوتا ہے کہ چور کے ہاتھ کو ہتھیلی کے جوڑ سے کاٹا جائے جب کہ قرآن پاک میں مطلق ہاتھ کا نئے کا ذکر ہے نیز ایسی احادیث بھی ہیں جن میں ایسے احکام مذکور ہیں جن کا ذکر قرآن پاک میں نہیں ہے جیسا کہ اگر مقتول کے درباء قصاص معاف کر دیں تو قاتل اور اس کے عصبه رشتہ داروں پر ضروری ہے کہ وہ رستہ ادا کریں۔ ایسے تمام احکام پر عمل کرنا ضروری ہے اس لئے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

”بِمُجَهَّىٰ قُرْآنٰ پَاكٌ عَطَا ہوا اور اس کی مثُل عطا ہوئی ہے۔“

جس طرح قرآن پاک پر عمل ضروری ہے اسی طرح سنت پر بھی عمل ضروری ہے اور شریعت اسلامیہ کے اصل مأخذ یہ دونوں ہی ہیں ارشاد نبوی ہے:

تَرَكْتُ فِيْكُمْ أَمْرِيْنِ لَنْ تَضْلُّوْا مَا تَمَسَّكُمْ بِهِ مَا رَكَبَ اللَّهُ وَمَسْتَقْنَى  
میں نے تم میں دو چیزیں چھوڑی ہیں جب تک تم ان دونوں کے ساتھ  
وابحثی رکھو گے تم ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔

صحابہ کرامؓ کے دور میں بھی اگرچہ احادیث کے بیان کرنے میں زبردست احتیاط برقراری تاہم جرح و تعدل کے علم کی ضرورت اس لئے محسوس نہ کی گئی کہ صحابہ کرامؓ کی عدالت پر نہ صرف یہ کہ اجماع ہے بلکہ کتاب اللہ اور احادیث صحیح کی صریح نصوص ان کی عدالت پر دال ہیں چنانچہ حافظ ابن الصلاح نے ”علوم الحدیث“ میں صحابہ کرامؓ کے عادل ہونے پر میر حاصل بحث کی ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیں (علوم الحدیث صفحہ ۲۶۲)

البتہ حضرت عثمانؓ کی مظلومانہ شہادت کے بعد جب امت مسلمہ میں اختلاف رونما ہوا اور فتویں نے امت مسلمہ کو پریشان کیا اور ایسے گروہ دیکھنے میں آئے جنوں نے اسلام کے روشن چہرے کو منع کرنا چاہا اور اسلام کی تعلیمات میں اپنی آراء کو داخل کرنا چاہا اور اپنے مطلب کی احادیث وضع کر کے احادیث صحیح کے

مجموعہ میں ان کو مدغم کر کے اپنی خواہشات کو تکمیل دینے کے لئے میدان میں اتر آئے اور متعدد قسم کی بدعات کو فروغ دینے کے لئے موضوع احادیث کا سارا لیا تو صحابہ کرام نے لوگوں کو اپنی بدعوت فرقوں کی ریشہ دونیوں سے آگاہ کرنا ضروری سمجھا اور احادیث کے نقل کرنے میں زبردست احتیاط کرنے کی ضرورت پر زور دیا اور برطانیہ کماکر صرف اپنے لوگوں سے مروی احادیث کو قول کیا جائے جن کے تین اور حافظ پر اعتماد ہے چنانچہ اس دور میں اس قول کو قانون کی حیثیت حاصل ہو گئی:

**“إِنَّمَا هَذَا الْأَحَادِيثُ دِلْنَ لَانْظُرُ وَ عَنْ تَأْخُذُونَهَا”**

چونکہ احادیث نبویہ دین اسلام ہیں اس لئے تم احتیاط کرو کہ کتنے لوگوں سے احادیث نقل کر رہے ہو۔ (الجرح والتعديل لابن القاسم جلد اصلح صفحہ ۱۵)

ان حالات میں جرح و تقدیل کے قواعد کا منضبط ہونا ضروری تھا تاکہ احادیث صحیح کو ضعیف اور موضوع احادیث سے الگ کیا جاسکے اور امت مسلمہ کو اس سے آگاہ کر کے دین اسلام کا تحفظ کر کے اللہ پاک کی خوشنودی حاصل کی جائے اس سلسلہ میں بطور شادوت کے ہم ابن عباس کا قول ذکر کرتے ہیں ملاحظہ فرمائیں:

ابن عباس فرماتے ہیں کہ ہم پر ایسا وقت بھی گزرا ہے کہ جب ہم کسی شخص کی زبان سے یہ کلمات سنتے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا... تو خوشی سے ہماری نظریں نہایت تیزی کے ساتھ اس کا تعاقب کرتیں اور ہم اپنے کانوں کو اس کا کلام سنتے کے لئے جھکاتے اور پوری توجہ سے اس کی بات سنتے تھے لیکن جب لوگوں نے احادیث صحیح کے ساتھ ساتھ ضعیف اور من گھڑت احادیث بیان کرنا شروع کر دیں اور انہیں احادیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا شروع کر دیا تو پھر ہم نے صرف ان لوگوں کی بیان کردہ احادیث کو سننا اور اس کو قابل عمل سمجھا جس کو ہم اچھی طرح جانتے پہنچانتے تھے اور جن کی عدالت و دیانت سے ہم باخبر تھے۔

(مقدمہ مسلم شریف صفحہ ۱۰)

معلوم ہوا کہ پہلی صدی ہجری میں دو قسم کی احادیث پائی جاتی تھیں۔

پہلی قسم میں وہ احادیث تھیں جنہیں قول کیا جاتا تھا ان کا نام مقبول رکھا گیا جن کو بعد ازاں صحیح اور حسن کما جائے گا۔

دوسری قسم میں وہ احادیث تھیں جنہیں رد کیا جاتا تھا ان کا نام مردود رکھا گیا جن کو بعد ازاں ضعیف اور موضوع کا نام دیا گیا۔ مصلحت الحدیث کی کتابوں میں ان کی متعدد اقسام ہیں۔

## اصول حدیث کی غرض و عایت

جمع اور حسن احادیث کو ضعیف احادیث سے الگ کرنے کے لئے اصول حدیث کے قواعد و قوانین مرتب کئے گئے تاکہ احادیث صحیح کی روشنی میں دین اسلام کے احکام کا استدلال کیا جائے اگر یہ علم وضع نہ ہوتا تو احادیث صحیح کا احادیث ضعیف سے امتیاز کرنا ممکن نہ تھا اور یہ معلوم نہ ہو سکتا تھا کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث کونی ہے؟ اور دیگر لوگوں کے اقوال کون سے ہیں، جو شریعت اسلامی میں داخل ہو گئے ہیں؟ چونکہ اللہ پاک نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام کو محفوظ فرمانے کی زمہ داری لی تھی تو اس امت میں ایسے فقیاء اور محدثین کا انظام فرمایا جنوں نے اصول حدیث کے قوائد و وضع فرمایا کہ اس اختلاف کو یکسر ختم کر دیا چنانچہ فقیاء اور محدثین نے احادیث کی اسانید کی طرف خاص طور پر توجہ مبذول کی۔

عبداللہ بن مبارکؓ کا قول ہے

**آلا إسنادُ مِنَ الَّذِينَ لَوْلَا آلا إسنادُ لَهُمْ شَاءَ مَا شَاءَ**

اسناد معلوم کرنا اور اس کے روایۃ کو زیر بحث لانا دین اسلام کی خدمت ہے اگر اسانید نہ ہوتیں تو ہر شخص جو چاہتا اسے آپؐ کی طرف منسوب کر دیتا اور اپنے اقوال کو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال کی محل میں پیش کر دیتا۔ اس طرح آپؐ پر افتراء باندھنے کے سبب دین اسلام کی حقیقت نظروں سے او جھل ہو جاتی۔

خیال رہے کہ ہر شخص کے لئے کذب یا ان کی بیانی کبیرہ گناہ ہے لیکن رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر جھوٹ باندھنا اکبر اکبائز سے ہے بلکہ بعض علماء سے صراحتاً منقول ہے کہ ایسے شخص کی توبہ قبول نہیں ہوتی جب کہ شیخ ابو محمد جوینیؒ نے ایسے شخص کو

کافر قرار دیا ہے جیسا کہ "القادم الحسن" صفحہ ۳۶۱ میں امام ابن حوزیؒ نے اس کی  
دعاوت کی ہے۔

امام ترمذیؒ نے "كتاب الطلاق" میں ابن سیرینؓ کا قول پیش کیا ہے کہ اسلام  
کے دور اول میں (تقریباً سو چالیس ہجری سے قبل) احادیث کی اسناد کے بارہ میں  
دریافت نہیں کیا جاتا تھا، جب فتنوں نے اُمتِ مسلمہ کو اپنی لپیٹ میں لے لیا تو اسناد  
معلوم کرنے کی طرف خاص طور پر توجہ دی گئی تاکہ اہل سنت راویوں کی بیان کردہ  
احادیث کو قول کیا جائے اور انہیں قابل عمل سمجھا جائے اور اہل بدعت کی بیان  
کردہ احادیث کو ترک کیا جائے اور انہیں کچھ حیثیت نہ دی جائے (الطل صفحہ ۲۲۹)

در اصل حضرت علیؑ اور حضرت امیر معاویہؓ کے درمیان جب اختلاف رونما ہوا  
بلکہ اختلاف زبانی کی شکل اقتدار کر گیا اور اہل اسلام مختلف گروہوں میں بٹ گئے،  
یا اسی اختلاف کو دینی رنگ دیا گیا، ہر گروہ نے اپنے موقف کو سچا ثابت کرنے کے  
لئے قرآن پاک کے الفاظ کے غلط معانی کے اور اپنے قائدین کے فضائل و مناقب  
میں احادیث وضع کیں چنانچہ شیعان علیؑ نے اہل بیت کے فضائل میں احادیث وضع  
کیں اور شیعان معاویہؓ نے بھی ان کا مقابلہ کرتے ہوئے احادیث گھڑس۔ مشور  
شیعہ عالم ابن الہیم کہتے ہیں "فضائل پر مشتمل احادیث میں در اصل کذب بیانی  
شیعہ کی جانب سے ہے" (شرح نجاح البلاغہ جلد ۲ صفحہ ۲۲۲)

اہل علم ہی کا فرض نہیں بلکہ اُمتِ مسلمہ کے ہر فرد کے لئے ضروری ہے کہ  
وہ اس وقت تک کسی حدیث کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف نہ  
کرے جب تک کہ اس حدیث کی سند کے روایت کے بارہ میں محدثین کے ذکر کردہ  
قواعد و اصول کی روشنی میں یقین نہ ہو جائے کہ وہ ثقہ ہیں اور حدیث صحت کے  
اصولوں پر پوری اترتی ہے۔ کسی ضعیف حدیث کو ضعیف سمجھتے ہوئے اس حدیث کی  
نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کر کے بیان کرنا درحقیقت آپؐ پر  
جوہت باندھنے کے مترادف ہے اور یہ سمجھتا کہ ترغیب و تربیب اور فضائل و اعمال  
کے سائل میں ضعیف احادیث سے استدلال کرنا درست ہے انتہائی احتفاظہ بات  
ہے۔ غور کیجئے کہ ترغیب و تربیب اور فضائل و اعمال بھی تو شریعتِ اسلامیہ کا ایک

حمدہ ہیں اس نے ہرگز جائز نہیں کہ شریعتِ اسلامیہ کے احکام میں کسی ضعیف حدیث سے استدلال کیا جائے۔

میں ان الٰی علم اور خطیب حضرات سے استفسار کرتا ہوں جو ضعیف اور موضوع احادیث کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کرتے ہوئے اپنی مقبولیت میں اضافہ کرتے ہیں اور ظلط احادیث بیان کر کے عوام الناس کو خوش کرتے ہیں اور اپنی خطابت کا سکے ان کے دلوں میں بخواستے ہیں۔ کیا ان سے میدان حشر میں یہ سوال نہیں ہو گا کہ آپ نے فلاں حدیث کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کرتے ہوئے کیوں بیان کی؟ حالانکہ آپ نے یہ حدیث بیان نہیں کی تھی اور اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پارکاہ الٰہی میں کہ دعا کہ میں نے تو یہ حدیث بیان نہیں کی؛ مجھ پر افتاء پاندھا گیا ہے تو بتایا جائے کہ اس روز ایسے لوگوں کا کیا حال ہو گا اور وہ کیا جواب دیں گے؟ جب کہ صحیح حدیث میں موی ہے کہ آپ نے فرمایا ”بُوْ عَمْضُ بُوْ عَمْضُ بُوْ عَمْضُ“ کہ حدیث کر حدیث بیان کرتا ہے اس کا نہ کہتا دو ذخیر ہے” اور ایک دوسری حدیث میں اس کو کاذب قرار دیا گیا ہے میں وجہ ہے کہ مجھ محدثین نے اصول حدیث کے قواعد وضع فرمائے احادیث صحیح کو احادیث ضعیفة اور موضوع سے الگ کیا ہے اور محدثین کی مسامی اس سلسلہ میں قابلِ ستائش ہیں اور جن محدثین نے قواعد کے مطابق صحیح احادیث کے مجموعے مرتب فرمائے انہوں نے بھی امتِ اسلامیہ پر ایسا عظیم احسان فرمایا ہے جس کو کبھی فراموش نہیں کیا جاسکتا اللہ پاک ان کی مسامی کو شرفِ قبولت سے نوازے۔

### علامہ ناصر الدین البانی کی علمی شخصیت

موجودہ دور میں علامہ ناصر الدین البانی کا ثانیار ان شفہ الٰی علم میں نمایاں ہے جنہوں نے علم حدیث کی خدمت میں اپنے آپ کو وقف کر رکھا ہے ان کی علمی اور تحقیقی کاوشوں کو بنظر احتیان دیکھا جاتا ہے اور ان کی تالیفات، حواشی اور تجزیج سے پوری دنیا کے الٰی علم استفادہ کر رہے ہیں بالخصوص فن رجال، جرح و تتعديل اور تجزیج احادیث کے موضوعات پر ان کی تحقیق کو حرف آخر سمجھا جاتا ہے۔ راقم

المعروف ان کی علمی خدمات کے پیش نظر ان کا مراح اور شاخوان ہے اور ان کی بعض کتب تحریر الشاجد عن انجاز التبر المساجد، صلوٰۃ التراویح، جوۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم اور صفوۃ صلوٰۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا اردو زبان میں ترجمہ اور ان کی طباعت سے فارغ ہو چکا ہے بلکہ المددہ ان کتابوں کے متعدد ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں اور قارئین سے واد حسین حاصل کر چکے ہیں۔

علامہ ناصر الدین البانی کی علمی اور تحقیقی تایفات میں "سلسلہ الاحادیث النسیفۃ وال موضوع و اثر حاصلتی فی الاممۃ" ایک گرانقدر اور نہایت منید اضافہ ہے جو کہ بلا مبالغہ امت مسلمہ پر ایک عظیم احسان ہے۔

(اللہ تعالیٰ ان کی عمر دراز فرمائے اور ان کی اس علمی کاؤش کو قبولت عطا فرمائے)

اس کتاب کی تحقیقت اور علمی رسماج لے بھجو جیسے خادم الحکم والعلماء کو اس کے اردو ترجمہ کی طرف راغب کیا اس کتاب میں جن زاویوں سے احادیث ضعیفہ اور موضوع پر تنقید کی گئی ہے اور اہل علم کو ان کی اصل تحقیقت سے آگاہ کیا گیا ہے وہ انتہائی قابلٰ ستائش ہے۔ اس سے قبل اگرچہ اس موضوع پر متعدد کتابیں موجود ہیں اور ہر صدی میں بعض ثقہ اہل علم نے "حدائق زنداقی" مسمویین اور شعبہ باز لوگوں کی دیسیہ کاریوں کو نہایت تکلفت انداز میں پیش فرمایا کرتے ہیں اور بہت بڑا احسان کیا ہے اور اسلامی شریعت کی خدمت کے میدان میں ان کی سماںی یقیناً ان کے اعمال میں مندرج ہو کر ان کے لئے تو شہ آخرت میں بھی ہیں لیکن علامہ ناصر الدین البانی نہ صرف یہ کہ ان کی تحقیق کو اس مجموعہ میں شامل فرمایا ہے بلکہ علماء اور تحقیقین کی مختلف آراء پر مشتمل ایسا علمی حاکم پیش فرمایا ہے کہ جس کے مطالعہ سے قارئین یقیناً اطمینان کا انہصار کریں گے اور ان کی بیان کردہ معلومات اتفاقہ پر صدائے حسین بلند کریں گے اور بلاشبہ قارئین جیان ہوں گے کہ ان کا وائر تحقیق کس قدر وسیع ہے اور انہوں نے کتنی محنت اور جانشناہی سے اس بحرے کی نار میں غواصی کر کے پیش قیمت جواہرات سے کتاب کے صفات کو مزین کیا ہے نیز تحقیق و تنقید کا اتنا اونچا معیار مقرر فرمایا ہے کہ دشمنانِ اسلام، مستشرقین، مسکریں حدیث اور یہودی علماء کے انکار خپیٹہ کا استیصال کر کے اسلام کے روشن اور تباہک چرے کو کسی قسم کی آلودگی

میں ملوث نہیں ہوتے دیا اور مناگرانہ انداز سے میدان میں اتر کر چالنیں اسلام کے تمام پاٹل اعتراضات کے ایسے مکتوب جواب دیئے جن سے ان کے حوصلے پست ہو گئے اور ان کی زبانیں لگکھیں اور انشاء اللہ رحمتی دنیا لجک ان کے اس علی کام سے آئندہ آتے والی نسلیں بھی شاد کام ہوتی رہیں گی اور ان کے علمی تفوق کو بنظر انسان دیکھتی رہیں گی۔

اس مختصر کتاب میں صرف ایک سو ضعیف اور موضوع احادیث کی تحقیق کو سلیمانی اُردو میں پیش کیا گیا ہے، علامہ ناصر الدین البانی کی تحقیق کا وائرہ اگرچہ بعض احادیث میں خاصاً طویل ہے پھر بھی ان کو اسی طرح پیش کیا جا رہا ہے، اس میں اختصار کی خاطر بعض اقوال کو حذف نہیں کیا گیا ہے اگرچہ بعض اہل علم نے یہ مشورہ بھی دیا کہ حدیث ذکر کرنے کے بعد مختصر الفاظ میں اس کی تحقیق ذکر کر دی جائے اور ائمہ کے اقوال اور علامہ البانی کا محاکمہ قلم زد کر دیا جائے لیکن میں نے اس مسئلہ پر طویل غور دلگر کیا اور یہی مناسب سمجھا کہ چونکہ یہ کام تحقیقی انداز میں کیا گیا ہے اس لئے جوں کا توں اسے اُردو و ان اہل علم اور عوام کے سامنے پیش کیا جائے اور پھر علمی دیانت بھی اسی بات کی مقاضی تھی۔

میں قارئین کرام سے پرمایہ ہوں کہ وہ گھرے غور و فکر کے ساتھ اس کتاب کو زیر مطالعہ لا کر اپنے قیمتی مشوروں سے نوازیں گے اور تنقیداتہ نظر سے جائزہ لے کر اس کے حسن و فتح اور اغلاط سے راقم المحوف کو مطلع فرمائیں گے۔

کتاب میں مذکور اصولِ حدیث کی اصطلاحات کا اردو ترجمہ اور دضاحت ذکر کرنے سے قارئین کو کچھ فائدہ حاصل نہیں ہو سکتا اس لئے اصطلاحات کی تشریح کتاب کے آخر میں الگ سے دے دی گئی ہے اور ترجمہ میں اصطلاحات کو عربی ناموں سے بھی ذکر کر دیا گیا ہے۔ امید ہے کہ اس انداز سے قارئین کرام کو سولت رہے گی اور وہ اس پر سرت کا اظہار کریں گے اور راقم المحوف اور دیگر معاویین کو اپنی نیک و عاذوں میں یاد رکھیں گے۔

قارئین کرام کی خدمت میں اس کتاب کی تمام مجلدات کو اردو کا لباس پہنا کر پیش کرنے کی سعادت حاصل کی جائے گی لیکن لمحہ فکریہ ہے کہ نہ صرف عوام الناس

بلکہ علماء کرام میں بھی دینی کتب کے خریدنے کا ندق نہ ہونے کے برابر ہے اور اشاعت کا سلسلہ اس وقت تک جاری نہیں رہ سکتا جب تک کہ شائع شدہ کتب کی فروخت کا معقول انعام نہ ہو اور خصوصیت کے ساتھ بغیر احباب اس طرف خاص توجہ نہ فرمائیں۔ کیا یہ حقیقت نہیں کہ جس طرح دینی مدارس کی بھاگ کے لئے فنڈز کی ضرورت ہے اس کے بغیر ان کا وجود برقرار نہیں رہ سکتا اسی طرح اشاعت کتب پر اسلامیہ کے لئے بھی ضروری ہے کہ بغیر احباب تعاون فرما کر کتاب کے کچھ نفع خرید کر مستحق اہل علم اور عوام میں تقدیم کریں۔

علماء کرام جو خطابات کے میدان میں مصروف عمل ہیں جن کا عوام القاس کے ساتھ گمراہ بطور رہتا ہے ان کی خدمت میں نہایت ادب و احترام کے ساتھ گزارش کرتا ہوں کہ وہ بھی اشاعی اداروں کے ساتھ تعاون کرنے میں فراخ دلی کا مظاہرہ کیا گھریں تاکہ اشاعت اسلام کا یہ شعبہ بھی زندہ و تابندہ رہے اور لوگ اس چشمہ صاف سے اپنی علمی پیاس بجھاتے رہیں۔

محمد صادق ظیل

ضياء الرٰٮ  
ادارة الترجمة والتأليف  
فیصل آباد

## مقدمة پسلا ایڈیشن

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنَّ الْحُمْدَةَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ  
شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِي اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ،  
وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، لَا  
شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَآتَنْتُمْ  
مُسْلِمُونَ لَهُ

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ  
مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي  
تَسَاءَلُونَ بِهِ لَهُ الْأَزْحَامُ طِإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رِقْبَيَا لَهُ

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا يُصْلِحُ لَكُمْ  
أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً  
عَظِيْماً

ذکر کردہ خطبہ ہی وہ خطبہ الحاج کے نام سے معروف ہے۔ رسول  
اکرم صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرامؓ کو اس کی تعلیم فرماتے اور انہیں ہدایت کرتے کہ  
وہ دین اسلام کے جملہ معاملات میں خواہ خطبہ نکاح ہو یا خطبہ عام ہو ان میں یہی خطبہ

پڑھیں۔ اس مسئلہ میں میرا ایک انقرہ سار رسالہ ہے جو اولاً مجلہ "التمدن الاسلامی" میں اشاعت پذیر ہوا ہے۔ لیکن یہ نہایت افسوس کی بات ہے کہ میرے علم کے مطابق تمام علماء نے مسنون خطبہ چھوڑ رکھا ہے۔ میں پر امید ہوں کہ وہ خطبہ مسنونہ کے احیاء کی طرف توجہ فرمائیں گے اور اس کو عام کرنے کی کوشش کریں گے۔

اما بعد! بلاشبہ سب سے پچی کتاب اللہ کی کتاب ہے اور سب سے بہتر طریقہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے اور (دین اسلام میں) سب سے برسے کام نے جاری کردہ کام ہیں اور ہر نیا جاری کردہ کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے اور ہر گمراہی دوزخ میں ہے۔ ۶۔

چند سال پہلے کی بات ہے کہ میں نے مجلہ "التمدن الاسلامی" میں "الاحادیث حلقہ الفعینہ وال موضوعہ واشرحا الیسی عوییۃ الاتہ" کے عنوان کے تحت مسلسل چد مقالات شائع کرنے کا آغاز کیا اور پھر میں نے اس سلسلہ کو جاری رکھا۔ نہایت افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ اس سلسلہ کی احادیث کثرت کے ساتھ پائی جاتی ہیں۔ ان کی تعداد سیکنڈوں سے متجاوز ہو کر ہزاروں تک پہنچ چکی ہے اس میں جیز اپنی کی کچھ بات نہیں جب کہ صرف ایک ملحد زندیق نے تقریباً چار ہزار احادیث وضع کیں اور تین شخص جو احادیث کے وضع کرنے کے میدان میں معروف ہیں انہوں نے دس ہزار سے زائد احادیث وضع کیں۔

لیکن ان احادیث کے بارہ میں قارئین کرام کیا رائے رکھتے ہیں جن کو دیکر وضاعین نے مختلف اغراض و مقاصد کے پیش نظر وضع کیا، کسی نے سیاسی اغراض کو ملاحظہ رکھتے ہوئے اور کسی نے قوی عصیت یا نمہیں حیثیت کو فروغ دینے کے لئے احادیث کو وضع کیا۔ بعض نے اپنے خیال میں تقرب الی اللہ کے جذبے کے ساتھ جھوٹ کا پنڈرا تیار کیا اور بعض نادان صوفیاء نے جان بوجھ کر نہیں بلکہ ظلمی سے الی احادیث سے عوام الناس کو اپنا گرویدہ بنایا جن کی حقیقت کچھ نہیں تھی۔ اسی طرح کچھ ایسے فقیاء کا بھی نشان ملتا ہے جن کا حافظہ کمزور تھا اور جنہیں علم حدیث کے ساتھ کچھ زیادہ تعلق نہ تھا۔ ان کی جانب سے بھی موضوع احادیث کے بیان کرنے کا یہ چلتا ہے۔ لیکن وجہ ہے کہڑت کے ساتھ فقا، تفسیر، ترغیب و ترتیب، فضائل و محکم دلائل و برایین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اعمال اور وعظ وغیرہ کی کتب میں موضوع احادیث کا سراغ ملتا ہے لیکن اللہ پاک نے اپیسے علماء کو تیار کیا جنوں نے موضوع اور ضعیف احادیث کے اسباب ضعف اور وضع کو بیان فرمایا راویوں کے عیوب کو واضح کیا اور ان کی کذب بیانوں سے پرده اٹھایا۔ یہی وجہ ہے کہ جب امام عبد اللہ بن مبارک سے احادیث موضوع کے بارہ میں دریافت کیا گیا کہ ان کا موضوع ہونا کیسے معلوم ہو گا؟ تو انوں نے فرمایا:

**امام عبد اللہ بن مبارک کا قول :** احادیث موضوع کو معلوم کرنے اور عام مسلمانوں کو ان سے آگاہ کرنے کے لئے اپیسے علماء ہر دور میں موجود ہوں گے جن کی زندگی کا مشن ہی یہی ہو گا۔

**علامہ ابن جوزی کا قول :** جب کسی شخص کے لئے ممکن نہ رہا کہ وہ قرآن پاک میں الیٰ آیات کا اضافہ کرے جو فی الحقيقة قرآن میں داخل نہیں ہیں تو کچھ لوگوں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث میں الیٰ باتوں کو شامل کرنے کی کوشش کی جو باقی رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی نہ تھیں۔ چنانچہ اللہ پاک نے ہر دور میں اپیسے علماء کو پیدا فرمایا جنوں نے احادیث کا دفاع کیا۔ صحیح کو غیر صحیح سے الگ کیا۔ البتہ اس دور میں اپیسے علماء بہت کم ہیں بلکہ عنقا ہیں۔

وَقَدْ كَانُوا إِذَا عُذْوًا قَلِيلًا  
وَقَدْ صَارُوا أَعَزَّ مِنَ الْقَلِيلِ

(جب ان کو شمار کیا جاتا ہے تو ان کی تعداد کم ہے لیکن (اب ت) اور زیادہ کم ہیں۔) خیال کیجئے کہ جب علامہ ابن جوزی کے دور میں ضعیف اور موضوع احادیث سے پرده کشائی کرنے والے علماء کم تعداد میں تھے تو اس دور میں ان کی تعداد کتنی ہو گی؟ کچھ شبہ نہیں کہ وہ نہایت قلیل تعداد میں ہیں۔ اس وجہ سے ہم نے ضوری سمجھا کہ ہم امت مسلم کو ضعیف اور موضوع احادیث سے روشناس کرائیں اور مسلم ان کی اشاعت میں سرگرم عمل رہیں تاکہ لوگ ایسی احادیث سے کنارہ کش

رہیں۔ نیز اہل علم کی ذمہ داری ہے کہ وہ شریعتِ اسلامی سے لوگوں کو خبردار رکھیں، کہیں وہ علم کے چھپائے کے گناہ میں ملوث نہ ہو جائیں۔ اور مجھے اس بات کے اعتماد میں پچھہ حاجب نہیں کہ وہ اہل علم جن کی بصیرت کو خواہشات کے ارتکاب نے انہا نہیں کیا ہے وہ اس کی حقیقت سے کاہقہ واقف ہیں، انہوں نے علم کی حیثیت کو روشن رکھا ہے۔ ایسے لوگ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی احادیث کے ذخیرہ کو جھوٹ گھرنے والوں اور دیگر لوگوں کے اقوال وغیرہ سے محفوظ رکھنا چاہتے ہیں؟ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ وہ خاموش تماشائی بنے رہیں اور صحیح کو فیر صحیح سے متیز نہ کریں چنانچہ امام عبدالرحمن بن مهدیؑ فرماتے ہیں:

**امام عبدالرحمن بن مهدیؑ کا قول:** مجھے یہ بات پسند ہے کہ میں اس حدیث  
حویلی علیٰ سے واقفیت حاصل کرو جو حدیث میرے علم میں ہے پہ نسبت اس کے کر  
میں ایسی حدیث کو احاطہ تحریر میں لاوں جس کا مجھے علم نہیں قابل۔  
اس کے ساتھ ساتھ اسی مناسبت سے میں یہ بات قارئین کے علم میں لاانا  
ضروری سمجھتا ہوں کہ جب میں احادیث پر کوئی حکم لگاوس تو میں محدثین کے وضع  
کوہ قواعد کے مطابق ایسا کروں گا۔ نیز محدثین نے جس طرح احادیث پر محنت یا  
ضعف کے احکام صادر کئے ہیں، میں بھی ان کی روشن پر چلوں گا البتہ کسی حدیث پر  
حکم لگانے پر ہرگز کسی کی قلید نہیں کروں گا۔ حقیقت یہ ہے کہ میرے سامنے اسلام  
کا وہ درخشاں دور ہے جس میں علم حدیث کا آفتاب نصف التیار پر تھا، جس میں قواعد  
وضع کے گئے اور میں اللہ پاک سے پر امید ہوں کہ وہ مجھے محدثین کے قلع قدم پر  
چلنے کی توفیق عطا فرمائے گا اور اہل اسلام کو تمام ذخیرہ احادیث یا بعض سے روشناس  
کرانے کی صلاحیتوں سے نوازے میرا وجدان مجھے خبردار کر رہا ہے کہ اس دور میں  
بھی یقیناً ایسے اہل علم سے اللہ کی زمین خالی نہیں ہے جو احادیث کے سلسلہ میں  
محدثین کے وضع کوہ قواعد کے مطابق احادیث پر احکام لگائیں گے۔ اور یہیش محدثین  
کی محنت اور جدوجہد کو احترام کی نگاہ سے دیکھیں گے کہ انہوں نے انسانیت کی  
راہنمائی کے لئے مختلف ادوار میں گھرے غور و فکر کے بعد جو علمی منجع پیش کیا ہے وہ

اس لائق ہے کہ اس کی روشنی میں احادیث پر صحت یا ضعف کا حکم لگایا جائے۔ جب کہ مستشرقین اور دیگر اہل اسلام کے مخالف سکالرز بھی محدثین کے وضع کردہ قولوں کے بارہ میں اچھی رائے رکھتے ہیں اور ان کی جامیعت کے معترض ہیں۔ لیکن ہے کہ

### الفضلُ مَا شهدَتِ الْأَهْدَاءُ

وہ کام یقیناً اچھا ہے جس کے اچھا ہونے کی شادوت و شمن بھی ویں۔

مختلف شروں اور قبیلوں میں رہنے والے علماء اور فضلاء کی اکثریت کے ساتھ ان مقالات کی اہمیت و افادت واضح ہو چکی ہے جب کہ ان مقالات نے انہیں بہت سی ایسی احادیث کے ضعف اور وضع کے بارہ میں معلومات بہم پہنچائی ہیں جن کو وہ صرف اس لئے صحیح سمجھتے تھے کہ وہ حدیث کی کتب میں پائی جاتی تھیں اور عوام الناس کے تمام طبقات کی زبانوں پر بھی رائج تھیں۔

اس دور میں جدید حرم کے ذرائع ابلاغ مثلاً ریڈیو، کیفر الاشاعت روزناموں اور ماہناموں وغیرہ نے مقالات کے پھیلانے میں بھرپور کردار ادا کیا۔ پس غیرت مند علماء کا فرض ہے کہ وہ سنت مجتہدیہ کے تحفظ کے تحفظ کے لئے احادیث بیان کرتے وقت یا کتابوں میں ان کا حوالہ دیتے وقت احادیث کی تحقیق میں پوری کوشش کیا کریں۔

میں نے عجوس کیا کہ علماء اور طلباء کی کثیر تعداد ان مقالات کا بڑے ذوق و شوق سے مطالعہ کرتی ہے جو احادیث ضعیفہ کے سلسلہ میں بجلد "التمدن الاسلامی" میں شائع ہوتے ہیں بلکہ اس کے مستقل خریدار بن چکے ہیں تاکہ انہیں احادیث ضعیفہ کا علم ہو سکے۔ اس سے میرا حوصلہ جو ان ہوا چنانچہ مقالات نقط وار شائع ہوتے رہے اور قازینیں کرام کے خطوط میرا حوصلہ پڑھاتے رہے کہ ہمیں آپ کے مقالات کے مطالعہ سے احادیث ضعیفہ کا علم ہو رہا ہے۔ اب اس کے بعد ہم بھی بھی گوارا نہیں کریں گے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر کذب بیانی سے کام لیا جائے یا کم از کم آپ کی طرف الیسی حدیث کی نسبت کی جائے جس کی نسبت آپ کی طرف کرنا صحیح نہیں۔

مقالات کی افادت کے پیش نظر کثیر تعداد میں ناضل احباب نے بھی پر زور دیا

کہ میں ان مقالات کی اشاعت کا الگ مستقل کتاب میں احتساب کروں تاکہ وہ اہل علم جو اس مجلہ کا مطالعہ نہیں کر سکے جیں اُنہیں بھی اس سے واقفیت حاصل ہو اور ضرورت کے وقت آسانی کے ساتھ کتاب سے استفادہ ہو سکے۔ میں یقیناً ان کے مطالبے کو شرف تحریث سے نوازتا اور ان کی خواہی کی تھیں کہ تھیں کرتا اگر رکاوٹیں نہ ہوتیں۔ جب رکاوٹیں ختم ہو گئیں اور میرے لئے ان کے مطالبہ کو پورا کرنا آسان ہو گیا تو میں نے ان کا شکریہ ادا کرتے ہوئے اپنے بارہ میں ان کے حسن غنی کی قدر کرتے ہوئے اس کام کو سرانجام دینے کا عزم کر لیا۔

جب مجلہ "الحقائق الاسلامی" میں چار سو سے زائد احادیث کی تحقیق اشاعت پذیر ہو گئی تو میں نے محسوس کیا کہ سلسل اجزاء کی صورت میں ان کی طباعت کا احتظام کیا جائے۔ ہر جزو میں ایک سو احادیث ہوں اگر مصلحت زیادہ کی متفاضلی ہو تو زیادہ بھی درج کر دی جائیں۔ ایک جزو کی اشاعت کے بعد دوسرے جزو کی اشاعت کی جائے۔ علی هذا القیام پانچ اجزاء کو ایک جلد میں شائع کیا جائے۔

البتہ کچھ الکی احادیث بھی تھیں جو مجلہ "الحقائق الاسلامی" میں شائع ہو چکی تھیں ان کی تحقیق میں کچھ نئی وضاحتوں کا اضافہ مقصود تھا۔ کہیں کلام کے اسلوب میں تبدیلی ہاگزیر تھی اور کہیں کسی حدیث پر پہلے حکم کو تبدیل کرنا ضروری تھا اس لئے کہ پہلا حکم درست نہ تھا یا مرجوح تھا۔ مثال کے طور پر پہلے میں نے ایک حدیث پر ضعیف کا حکم لگایا اب مزید تحقیق کے بعد اس پر ضعیف چھڑا یا اس کے بر عکس حکم لگایا ہے اور کہیں موضوع کی جگہ ضعیف یا اس کے بر عکس کا حکم لگایا ہے اگرچہ یہ تبدیلی کچھ زیادہ نہیں تھا، مگر ووجہ کی بنا پر ضروری ہو گیا کہ میں قارئین کو اس سے آگاہ کروں۔

**اہلی وجہ:** کوئی یہ نہ سمجھے کہ یہ تبدیلی مطبع کی غلطی ہے۔

**دوسری وجہ:** اہل علم کو یہ بتانا مقصود ہے کہ علم جو دو کا متفاضلی نہیں ہے علم میں مسلسل ارتقاء ہوتا رہتا ہے۔ بعض یا تین لفظ ثابت ہوتی ہیں پھر راہ صواب سے آگاہی حاصل ہوتی ہے اور جب ہمیں کسی غلطی پر اطلاع حاصل ہو جاتی ہے تو ہم

غلظی پر اصرار نہیں کرتے۔ اس کے ساتھ ساتھ ہم نہایت خوشی کے ساتھ اس بات کا اظہار کرتے ہیں کہ احادیث ضعیفہ کے عنوان کے تحت جو مقالات نشر ہوئے اور اسلامی ممالک کے علماء کی نظریوں سے گزرے ہمیں معلوم نہ ہو سکا کہ ان پر کسی عالم نے تقدیم کی ہو۔ میں محسوس کرتا ہے کہ ہمیں راوی صواب کی توفیق حاصل ہوئی ہے اور اللہ کے فضل و کرم سے ہمارا موقف صحیح ثابت ہوا اور اس کو تقدیت حاصل ہوئی۔ اس لئے ہم تقدیم سے محفوظ رہے یا یہ بھی ممکن ہے کہ اس دور میں اس علم کی واقفیت کم لوگوں کو حاصل ہے خصوصیت کے ساتھ انسانید پر نقد کرنا آسان نہام نہیں اس میں بحث و تجھیس کا میدان خاصاً وسیع ہے یا ان کے علاوہ کوئی اور سبب بھی ہو سکتا ہے۔

البتہ قیمت الشیخ عبداللہ الجبیشی الروی جود مشق میں سکونت پذیر ہیں انہوں نے ہمارے ان مقالات کو ہدف تقدیم ہٹایا ہے چنانچہ ان کی جانب سے ایک پرسالہ شائع ہوا ہے جس کا نام "التعقب للحیث علی من طعن نہایت من الحدیث" ہے اس رسالہ میں انہوں نے خصوصیت کے ساتھ "الاحادیث الفیض" میں ذکر کردہ حدیث "فِتْمَةُ الْذِكْرِ الْتَّبَحِ" کے تبع کے ساتھ ذکر کرنا بت بتر ہے، کو موضوع بحث ہٹایا ہے جس پر میں نے وضع کا حکم لگایا ہے اس حدیث کو زیر بحث لاتے ہوئے میں نے اس ضمن میں مردی دو احادیث پر جو صنیفہ اور سعدؑ سے مردی ہیں ضعیف ہوئے کا حکم لگایا ہے۔ لیکن شیخ نے کہا ہے کہ پہلی حدیث موضوع نہیں، ضعیف ہے اور دوسری دو احادیث صحیح ہیں۔ ضعیف نہیں ہیں۔ میں نے مجلہ التمدن الاسلامی "میں کا رد کیا اور نہایت علی انداز میں ان کی غلطیوں کو بیان کیا۔ بعد ازاں میں نے اس پر ایک مستقل رسالہ تالیف کیا جس کا نام "الرد علی التعقب للحیث" رکھا۔ وہ مرض حقائق سے آکاہی حاصل کرنا چاہتا ہے وہ اس رسالہ کا مطالعہ کرے۔

شیخ جبیشی نے تالیف کردہ رسالہ "التعقب للحیث" میں تحقیقی انداز میں ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ایمان دار لوگ تبع کے وانوں پر اللہ کا ذکر کرتے ہیں۔ میں چاہتا ہوں کہ وہ محدثین کے قواعد کی روشنی میں ہم پر تقدیم کرتے جن کا ذکر

اشارتاً "پسلے مگر چکا ہے لیکن ہم سمجھتے ہیں کہ شیخ جبشی اگرچہ قوایدر علیہ کا خیال رکھنا بھی چاہیں تب بھی ہیشہ قوایدر علیہ کی روشنی میں فیضیہ ہست فرمانا ان کے لئے مشکل ہے۔ اس لئے کہ وہ ان علماء کی تقلید میں پیش ہیشہ رہتے ہیں جن کے اقوال ان کی رائے کے مطابق ہیں اور ہمارے بارہ میں ان کا ہیشہ سے یہی روایہ رہا ہے کہ ہم پر ان کی مخالفت کا الزام لگا کر ہمیں بدنام کیا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ ہم ان کے کلام کو سمجھتے کی ملاحتی نہیں رکھتے اور نہایت ویدہ ولیری کے ساتھ ہم پر الزامات کی بارش کرتے ہیں۔

نیز صحیح بھی نے اپنے اس رہنمائی میں غیر متعلقہ امور پر کثیر صفات سیاہ کیے ہیں۔ جن کا ہمارے مابین ہونے والے نزاع سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے باوجود اس کے کہ رسالہ کا جgm چھوٹا ہے انہوں نے اس میں کثرت کے ساتھ ضعیف احادیث ملحوظ آثار فدح کر دیئے ہیں۔ جن کا مضموم یہ ہے کہ حلال کو حرام قرار دینے والا اس شخص کی مانند ہے جو حرام کو حلال قرار دینے والا ہے۔ اس حدیث کا بھی مرفوع ہوتا صحیح نہیں بلکہ یہ حدیث موقوف ہے۔

شیخ جبشی کے رسالہ کا رو ہماری طرف سے مجلہ "التحنن الاسلامی" میں شائع ہوتا رہا۔ ابھی ہمارا رو تحریک پذیر نہیں ہوا تھا کہ شیخ جبشی کی جانب سے "نصرۃ التعلق" کے عنوان سے ہمارے خلاف ایک اور مراسلہ شائع ہوا اور جو درحقیقت مغالطات، گالی گلوچ اور جھوٹ کا لپڑا ہے نیز ہمارا رد کرنے سے گریز کیا گیا ہے بس اُنی سید حمی باقوی سے رسالہ بھر دیا گیا ہے۔ بلکہ آخر میں مجھے خوفزدہ کیا گیا کہ اگر میں ان کی مخالفت سے بازٹ آیا اور جس علمی نسبت پر میں روای و دوایں ہوں اس پر چلتا رہتا تو میرا خاتمہ خراب ہو گا۔

ان کے اس انداز کی وجہ سے میں نے یہی مناسب خیال کیا کہ اب ان کے رو  
میں قلم نہ اٹھایا جائے اور تینی وقت کو ضائع ہونے سے بچایا جائے۔ اس کا ذکر میں  
نے رو کے آخر میں کیا ہے اور ہم ان کے بعض شہادات کا ذکر اس مقام میں کریں  
گے جب ہم اس حدث پر کلام کریں گے جس کا ہم نے اشارتاً ذکر کیا ہے۔

آخر میں میرے لئے ضروری ہے کہ میں اس انسان کا شکریہ ادا کوں جو اس کتاب میں ان مقالات کے دوسری بار اشاعت پذیر ہونے کا سبب ہنا اور خصوصیت کے ساتھ ان لوگوں کا شکریہ ادا کوں جو مجلہ "الحقائق الاسلامی" کی اشاعت میں سرگرم عمل رہتے ہیں۔ ان میں سب سے مقدم الاستاذ احمد مظرا الحکمہ ہیں۔ کہ سب سے پہلے انہی کو یہ شرف حاصل ہوا کہ انہوں نے مجلہ "الحقائق الاسلامی" میں ان مقالات کی اشاعت کا اهتمام فرمایا تو قارئین کو مقالات کی قدر واقعیت کا احساس ہوا اور انہوں نے مستقل کتاب کی صورت میں دوبارہ ان کی اشاعت کے لئے اپنی خواہش کا اعلیٰ کیا۔ ان مقالات کی اشاعت کے سلسلہ میں مجلہ "الحقائق الاسلامی" کے ناشرین اور ذمہ دار افراد کو شدید مخالفتوں کا سامنا کرنا پڑا۔ اور جامد حتم کے شیخ و فیض (جو پسند نہیں کرتے کہ لوگوں کو اصل حقائق سے آگاہی ہو کہ کہیں شریعت اسلامیہ اور ستّت محمدیہ سے ان کی جہالت اور ناداقیت کا پردہ چاک نہ ہو جائے) کی طرف سے تنقید کی یوچیاڑ ہوئی لیکن بھروسہ اللہ جملہ کے ذمہ دار افراد نے ان مخالفتوں کو پرکاہ کی حیثیت بھی نہ دی اور نہایت خوشی کے ساتھ ان علمی مقالات کو کمپ شال اشاعت فرماتے رہے جن کی اشاعت کو وہ اسلام کے اصولوں کے مطابق سمجھتے تھے۔

مجلہ "الحقائق الاسلامی" کے کار پروازوں کا ذکر کرتے ہوئے میں ان کی اس عظمت کو کبھی فراموش نہیں کر سکتا کہ انہوں نے قارئین کی آسانی کے لئے ہمارے مقالات احادیث صحیح کو شائع کرنے کا آغاز ۱۹۷۹ء کے پہلے شمارے سے کیا۔ میں قارئین کی توجہ اس طرف مبذول کرانا مناسب سمجھتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ ان کو اس کا بہترین لدھ اور اسلام کی خدمت کا صلح عطا فرمائے نیز میں اللہ پاک سے سوال کرتا ہوں کہ وہ میرے تمام عمل کو صالح اور اپنی ذات کے لئے خالص کرے اور اس میں کسی کا کچھ حصہ نہ ہو۔ بلاشبہ اللہ پاک سننے والا اور قبول کرنے والا ہے۔

محمد ناصر الدین الالبانی

دمشق، شام



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة دوسرا ایڈیشن

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسولنا محمد واله  
وصحبه اجمعين ---- اما بعد

سلسلہ الاحادیث الفعینہ وال موضوع کا یہ پہلا حصہ ہے۔ پہلے ایڈیشن کے قریب  
الافتتاح ہونے سے قبل اس کا یہ دوسرا ایڈیشن پیش خدمت ہے۔

دمشق کے کتب اسلامی نے اس کی دوبارہ اشاعت کا اہتمام کیا۔ اللہ تعالیٰ اس  
کو مزید توفیق عطا فرمائے اور ایسے اہل علم کو جو اخلاص کے ساتھ اس طرح کے علمی  
کام میں منہک رہتے ہیں، اللہ پاک انہیں خیر و برکت سے نوازے۔ خصوصیت کے  
ساتھ فاضل دوست برادر کرم استاذ زہیر شاویش کو اللہ پاک بہتر بدلہ عطا فرمائے جو  
مسلسل ایسی نفع بخش اسلامی کتابوں اور اسلاف کے علمی ورث کی نشوی اشاعت اور  
احیاء میں گاہزن رہتے ہیں جن سے عقائد کی اصلاح ہوتی ہے نیز خرافات، بدعاویت،  
جہود اور عقائد کی کمزوری سے دل و دماغ کے زنگ آلوو ہونے کو صاف کرتی ہیں۔ پس  
ہم اللہ تعالیٰ سے دوست بدعا ہیں کہ اللہ پاک استاذ شیخ زہیر شاویش کو مزید قوت اور  
نشاط عطا فرمائے اور ہماری جاگب سے انہیں بہتر اجر و ثواب سے نوازے۔

محمد ناصر الدین البانی

جمعرات ۲۸/۲/۱۴۸۳ھ

دمشق



احادیث ضعیفہ اور موضوع کے سلسلہ میں

## چند تمہیدی گذارشات

اسلام کے ابتدائی دور سے ہی مسلمانوں کو جن سئیں معافی سے دوچار ہوتا پڑا، ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ مسلمانوں کے درمیان ضعیف اور موضوع احادیث عام سمجھیں گئیں۔ امت کے علماء بھی اس سے محفوظ نہ رہ سکے البتہ اللہ پاک نے بعض علماء کو اس سے محفوظ فرمایا۔ جن میں امام بخاری، امام احمد بن حنبل، امام سیوطی بن محسن، امام ابو حاتم رازی وغیرہ ائمہ حدیث اور تاریخین فن حدیث ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ضعیف اور موضوع احادیث کے عام پہلو سے بہت سے مفاسد لے جنم لایا چنانچہ اعتقادی اور غیری امور اور تشریعی امور میں ضعیف اور موضوع احادیث عام ہو گئیں۔ آنکہ اوراق میں قارئین کے مطالعہ میں کثرت کے ساتھ ایسی احادیث آئیں گی جو ہمارے اس دعویٰ کی تصدیق کریں گی (انشاء اللہ تعالیٰ)

اللہ تعالیٰ کی ذات پاک جو علیم اور حکیم ہے، اس نے چاہا کہ وہ ایسے انسانوں کو مقرر فرمائے جو عوامِ انسان کے سامنے ایسے لوگوں کے حقائق کی پورہ کشائی کریں، اور ان کے معاملہ کو واضح کریں جنہوں نے بعض احادیث کو اپنے ذاتی اغراض د مقاصد کے لئے وضع کیا ہے اور ایسی احادیث مسلمانوں کے درمیان رواج پذیر ہو رہی ہیں۔ یہی وہ انسان ہیں جو ائمہ حدیث کے لقب سے متعارف ہیں اور ستیٰ نبویہ کے علم بدار ہیں۔ جن کے حق میں دعا فرماتے ہوئے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ "اللہ تعالیٰ اس انسان کو تروتازگی عطا فرمائے جو میرے قول کو سنتا ہے اور اس کو محفوظ کر کے آگے پہنچاتا ہے، ایسے لوگ کثرت کے ساتھ موجود ہیں جو علم حدیث کو ایسے لوگوں تک پہنچاتے ہیں جو ان سے زیادہ فہم اور سمجھ رکھتے ہیں"۔<sup>۱</sup>

چنانچہ مذکورہ ائمہ کرامؐ نے اکثر احادیث کے احوال بیان کرنے کا اہتمام کیا اور ان کی صحت، ضعف اور وضع سے خبردار کیا اور فن حدیث کے لئے جامع اصول اور قواعد ہائے جو شخص ان اصولوں کو حفظ کرے گا اور معرفتِ تائید حاصل کرے گا

تو اس کو تمام احادیث کے مراتب کا علم حاصل ہو جائے گا اگرچہ محدثین نے ان پر صراحتاً کوئی حکم بھی نہ لگایا ہو۔ اس علم کا نام اصولِ حدیث یا مفہومِ حدیث ہے۔ متأخرین محدثین نے احادیث کے احوال سے واقعیت حاصل کرنے کے لئے خاص کتابیں تالیف کیں۔ ان میں سے زیادہ شریعت کی حامل اور وسیع معلومات پر مشتمل حافظ سحاویؒ کی کتاب "القصد المنشی فی بیان کثیر من الاحادیث المشترة علی الانس" ہے اور اس کی مثل تجزیع کی دوسری کتابیں ہیں جو ان احادیث کے احوال کی تجزیع ہیں جو ایسے مولفین کی کتابوں میں مندرج ہیں جو محدثین کی فہرست میں شامل نہیں ہیں نیز جن احادیث کا اصل نہیں ہے جیسے حافظ ذبیحیؒ کی "نصب الرایہ فی تجزیع احادیث المدایہ" اور حافظ عراقیؒ کی "المغنى عن حل الاستفار فی التجزیع مألف الاحیاء من الاخبار" اور حافظ ابن حجر عسقلانیؒ کی "التلخیص العجیب فی تجزیع الحدیث الراجح الکبیر" اور "تجزیع احادیث الکشاف" اور شیخ امام سیوطیؒ کی "تجزیع احادیث الشفاء" ہیں۔ یہ تمام کتابیں مطبوع ہیں۔

مزید برآں ان ائمہ کرامؐ نے (الله تعالیٰ ان کو جزا خیر عطا فرمائے) بعد میں آنے والے علماء اور طلبہ کے لئے راست کھول دیا کہ وہ ان کتابوں کی راہنمائی میں ہر حدیث کے مرتبہ کو معلوم کریں لیکن نہایت افسوس کے ساتھ ہم اس بات کا انکھار کرتے ہیں کہ انہوں نے ذکورہ کتب کے مطالعہ سے روگروانی کی اور وہ ان احادیث کی کیفیت کو معلوم نہ کر سکے جن کو انہوں نے اپنے اساتذہ سے ساختا یا الی کتابوں میں دیکھا تھا جو صحیح اور ثابت شدہ احادیث کے ذکر کا اہتمام نہیں کرتے یہی وجہ ہے کہ تقریباً جب بھی آپؐ کسی واعظ کی وعظ یا کسی استاذ کے خطاب یا کسی خطیب کی تقریر نہیں گے تو اس میں کچھ نہ کچھ ضعیف اور موضوع احادیث پائیں گے اور یہ مرحلہ نہایت خطرناک ہے۔ خطرہ ہے کہ کہیں وہ اس وجہ سے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیان کردہ اس وعید میں نہ آ جائیں کہ جو شخص مجھ پر جھوٹ باندھتا ہے وہ اپنا ٹھکانہ دونخ میں بنائے ہاد اس حدیث کے صحیح اور متواتر ہونے میں کوئی شبہ نہیں۔

یہ لوگ جو ضعیف اور موضوع احادیث لوگوں کے سامنے ذکر کر رہے ہیں

اگرچہ وہ اصلًاً تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر جھوٹ نہیں باندھ رہے لیکن جنگا تو اس کے مرتعکب ہو رہے ہیں اس لئے کہ وہ ایسی احادیث کو نقل کر رہے ہیں جن کے بارے میں وہ علم رکھتے ہیں کہ ان میں ایسی احادیث بھی ہیں جو ضعیف ہیں اور وہ بھی ہیں جو بالکل جھوٹ ہیں۔ اسی مقصود کی طرف رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی اشارہ کر رہا ہے کہ کسی انسان کے لئے اسی قدر جھوٹ کافی ہے کہ وہ ہر سی سنائی بات کو بیان کرے۔

اس کے ساتھ ساتھ امام مالک اور ابن حبان کا قول بھی قائل ذکر ہے۔

**امام مالک کا قول:** حقیقت یہ ہے کہ وہ انسان محفوظ نہیں رہتا جو ہر سی سنائی بات کو بیان کرتا ہے اور وہ شخص کبھی امام نہیں رہتا جو ہر سی سنائی بات کو بیان کرتا ہے۔

**امام ابن حبان کا قول:** صحیح ابن حبان میں ہے کہ وہ شخص یقیناً جسم رسید ہو گا جو کسی بات کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کرتا ہے حالانکہ وہ اس کی صحت سے بے خبر ہے۔

اس کے بعد انہوں نے سند ذکر کر کے ابو حیرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوع حدیث ذکر کی ہے کہ آپ نے فرمایا "جس شخص نے مجھ پر ایسی بات کی جس کو میں نے تسلیم کیا تو وہ اپنا شکرانہ دونخ میں بنا لے۔"

اس حدیث کی سند حسن ہے اور اس کا اصل بخاری و مسلم میں ہے بعد ازاں وہ بیان کرتے ہیں کہ اب ہم وہ حدیث بیان کرتے ہیں جو اس حدیث کی صحت پر ولالت کرتی ہے۔ جس کو ہم نے پہلے باب میں اشارہ کر کیا ہے۔ پھر سند ذکر کر کے سروہ بن چندب سے بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "جو شخص میری طرف سے کوئی حدیث بیان کرتا ہے اور وہ سمجھتا ہے کہ حدیث جھوٹ ہے تو وہ جھوٹے لوگوں میں شمار ہو گا" یہ حدیث صحیح ہے۔

اس کے بعد ابن حبان نے کہا: دوسری حدیث کا بیان ہمارے نظریہ کی صحت پر ولالت کتنا ہے۔ اس کے بعد ابو حیرہ رضی اللہ عنہ سے موی پہلی حدیث کو بیان

کیا۔

جو احادیث ہم نے ذکر کی ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ احادیث کی نشوشا نت اور ان کو بیان کرنا اس وقت تک درست نہیں جب تک کہ ان کی صحت کا یقین نہ ہو جائے اور جس شخص نے اس کے برعکس کیا اس نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر جھوٹ کما جب کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، "مجھ پر جھوٹ کتنا کسی عام آؤی پر جھوٹ کرنے کے برابر نہیں ہے جس شخص نے مجھ پر جھوٹ کما وہ اپنا ٹھکانہ دوزخ میں بنا لے" یہیں

اس کام کی اہمیت کے پیش نظر میں نے ضروری سمجھا کہ میں خود کو اس کام میں لگاؤں اور میں ایسی احادیث کے پارہ میں (عوام النّاس کو) مطلع کروں جن کو ہم اس دور میں سن رہے ہیں یا کسی متبادل کتاب میں پڑھ رہے ہیں جن کا محدثین مکرم کے ہاں کچھ اصل نہیں یا اصل میں بھی وہ من گھرست ہیں شاید اس طرح وہ لوگ خیر خواہی قبول کریں یا اللہ کے عذاب سے ڈر جائیں۔

میں نے احادیث ضعیفہ کو کسی خاص ترتیب کے ساتھ جمع نہیں کیا بلکہ یہی اتفاق ہوا انسیں ذکر کر دیا۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے اعن جمود کے آغاز میں دو احادیث ذکر کی ہیں جو ایک مقالہ کے مطلع میں مجھے معلوم ہوئیں وہ مقالہ روز نامہ "العلم" اشاعت نمبر ۲۳۰۳ میں بعض اہل علم و فضل کی طرف سے ایسی بحث کے ضمن میں اشاعت پذیر ہوا تھا جس میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسراء اور مسراج کا تذکرہ تھا۔

وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ

محمد ناصر الدین البانی  
رمضان ۱۴۲۷ھ  
دمشق

۱۔ الَّذِينُ هُوَ الْعَقْلُ، وَمَنْ لَا دِينَ لَهُ؛ لَا عَقْلَ لَهُ؟

دین اسلام عقل کے مطابق ہے اور جو شخص اسلام میں داخل نہیں اس میں عقل نہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث باطل ہے، امام نسائی نے اس حدیث کو "الکنی" میں ذکر کیا ہے اور امام نسائی سے ولایتی نے الکنی والا ساماء ۱۰۳/۲ میں الی ماک بشر بن غالب سے، اس نے زہری سے، اس نے مجمع بن جاریہ سے، اس نے اپنے بھقا سے پہلے جملہ "الَّذِينُ هُوَ الْعَقْلُ" کے علاوہ مرفوعاً ذکر کیا ہے۔ امام نسائی نے کہا ہے کہ یہ حدیث باطل اور منکر ہے۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث میں اصل آفت بشر راوی ہے جو مجھوں ہے جیسا کہ ازدی نے کہا ہے اور امام ذہبی نے "میزان الاعتدال فی نقد الرجال" اور حافظ ابن حجر عسقلانی نے "لسان المذاہن" میں اس کا اقرار کیا ہے۔

اور حارث بن اسامہ نے اپنی "مسند" میں داؤد بن معجبو سے عقل کی فضیلت میں تمیں سے کچھ اپر احادیث ذکر کی ہیں ان تمام احادیث کو حافظ ابن حجر نے موضوع قرار دیا ہے اور یہ حدیث بھی ان سے ہے جیسا کہ امام سیوطی نے "زیل الالئی" المصنوع فی الاحادیث الموضوعہ" ہد میں اس کا ذکر کیا ہے اور امام سیوطی سے علامہ محمد طاہرہندی نے "تذکرة الموضوعات" میں ذکر کیا ہے ۲۷۔

اور داؤد بن معجبو "العقل" کے مؤلف کے ہارہ میں امام ذہبی نے کہا ہے کہ کاش! وہ اس کتاب کو تایف نہ کرتا۔ امام احمد فرماتے ہیں داؤد بن معجبو کو علم حدیث کا کچھ پتہ نہیں تھا۔ ابو حاتم نے کہا کہ وہ "زاہب الحدیث" ہے لش نہیں ہے۔ امام دارقطنی نے اسے متذکر کہا ہے اور عبدالغنی بن سعید نے امام دارقطنی سے بیان کیا اس نے کہا "كتاب العقل" کو میسر و ممکن عبد ربہ نے وضع کیا۔ اس سے داؤد بن معجبو نے اس کو چوری کیا۔ میسرہ کی انسانیہ کو ختم کر کے اپنی انسانیہ اس کے ساتھ ملا۔ دوں اس سے عبد العزیز بن ابی رجاء نے چوری کیا اس سے سلیمان بن میسلی

سچوئی نے چاہا۔

اور اس بات سے آگاہ کرنا نہایت مناسب ہے کہ عقل کی فضیلت میں جس قدر احادیث وارد ہوئیں ہیں ان میں سے کوئی بھی صحیح نہیں بلکہ یہ احادیث ضعف اور وضع کے درمیان واقع ہیں۔ ان میں سے جن احادیث کو ابویوب بن ابی الدین نے اپنی تالیف "العقل وفضلہ" میں ذکر کیا، میں نے ان کی تحقیق کی تو مجھے معلوم ہوا کہ ان میں سے ایک حدیث بھی صحیح نہیں جیسا کہ میں نے اس کا پہلے ذکر کیا ہے لیکن اس کتاب کی صحیح کرنے والے شیخ محمد زاہد الکوثری سے تجуб ہے کہ وہ ان احادیث کے بارے میں کیسے خاموش رہے ہیں جب کہ انہوں نے مؤلف کے حالات ذکر کرتے وقت ۷۸۰ء اس اختلاف کی طرف اشارہ بھی کیا ہے جس کا علمی تحقیق تقاضا کرتی ہے۔ علامہ ابن قیم نے "المنار" ۱۸ء میں کہا ہے کہ عقل کی تمام احادیث جھوٹی ہیں۔

۲ - مَنْ لَمْ تَنْهِهِ صَلَاتُهُ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ؛ لَمْ يَزَدْهُ مِنَ اللَّهِ إِلَّا بُعْدًا.

جس شخص کو اس کی نماز بے حیائی اور برے کاموں سے نہیں روکتی وہ اللہ تعالیٰ سے مزید دور ہو جاتا ہے۔

تحقیق: یہ حدیث باطل ہے، باوجود اس بات کے کہ حدیث کی شہرت زبان زد عالم ہے، سند و متن کے لحاظ سے بھی یہ حدیث صحیح نہیں ہے۔ سند کے لحاظ سے اس حدیث کو امام طبرانی نے "البیم الکبیر" ۲۲ء میں اور امام قضاوی نے "مسند اشتاب" ۴۰ء میں اور ابن ابی حاتم نے (الجرح والتعديل میں ذکر کیا ہے) جیسا کہ تفسیر ابن کثیر ۲۲ء میں ہے اور "الکواکب الدراری" ۲۲ء میں یہ سے اس نے طاؤس سے اس نے ابین عباس سے روایت کیا ہے۔ لیکن بوجہ یہ سے ابی سلیم کے سند ضعیف ہے اس لئے حدیث ضعیف ہے۔ حافظ ابن حجر نے "تقریب القنیب" میں یہ کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے کہ وہ صدقہ ہے لیکن عمر کے آخری حصے میں اس کے ذہن میں

اختلاط ہو گیا۔ اور اس سے روایت کردہ احادیث میں امتیاز نہیں ہو سکتا (کہ کوئی احادیث ذہن کی خرابی سے پہلے کی ہیں اور کون سی بعد کی ہیں) اس لئے وہ متروک راوی ہے۔ اسی وجہ سے امام بیشی نے "مجموع الروايات" ۲۲۷ میں اس کو مطلول قرار دیا ہے اور اس کے شیخ حافظ عراقی نے "تخریج الاحیاء" ۲۲۸ میں اس کی سند کو لین قرار دیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کو حافظ ابن جریر ۲۵۷ نے دو ہر سے طریق سے ابن عباس سے موقوفاً اس کا قول ذکر کیا ہے۔ یہ روایت ممکن ہے صحیح ہو اگرچہ اس کی سند میں ایسا راوی ہے جس کا نام معلوم نہیں نیز اس حدیث کو امام احمد نے "كتاب الرد" ۲۶۱ میں اور امام طبرانی نے "بیہم الکبیر" میں ابن مسعود سے موقوفاً ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

مَنْ لَمْ تَأْمُرْهُ الصَّلَاةُ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَىْهُ عَنِ الْمُنْكَرِ لَمْ يَؤْذَدْهَا إِلَّا بُعْدًا  
جس شخص کو اس کی نماز امر بالمعروف اور نهى عن المکر کا حکم نہیں دیتی وہ  
اس نماز کی وجہ سے اللہ سے زیادہ دور ہوتا ہے۔

اس کی سند صحیح ہے جیسا کہ حافظ عراقی نے کہا ہے۔ معلوم ہوا کہ یہ حدیث موقوف ہے پھر میں نے "بیہم ابن الاعرابی" ۷۷ میں لکھا۔ اس نے کہا، "ہمیں عبد اللہ بن ایوب غری نے بتایا اس نے کہا، ہمیں یحییٰ بن یحییٰ نے اسرائیل سے اس نے اسماعیل سے اس نے حسن سے اس نے میان کیا کہ جب یہ آیت نازل ہوئی۔

إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىْهُ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ۲۸۷

بے شک نماز بے حیائی اور برے تکامول سے روکتی ہے۔

چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بگو۔ (اور سابقہ حدیث ذکر کی) یہ حدیث مرسل ہے اور اسماعیل سے مراد اسماعیل بن مسلم ہے اگر یہ راوی ابو محمد بصری ہے تو پہنچتہ ہے اور اگر ابو احیاں کی ہے تو ضعیف ہے لیکن حافظ عراقی نے کہا ہے کہ اس حدیث کو علی بن معبد نے "كتاب الطاعۃ والمعیۃ" میں حسن سے مرسل صحیح سند کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس کی سند حسن بصری راوی بھی صحیح ہے لیکن اس سے

حدیث کا صحیح ہونا لازم نہیں آتا۔ اس لئے کہ مطلع الحدیث میں یہ بات ثابت ہے کہ جسمور ملائے حدیث کے نزدیک مرسل حدیث ضعیف حدیث کی قسم سے ہے۔ خاص طور پر جب کہ حسن بصریؓ کی مرسل حدیث ہو۔ این سعدؓ نے ان کے حالات بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ حسن بصریؓ عالم، فاضل اور جامیعت کا مالک تھا، علقت والا، شان والا اور ثقہ تھا لیکن اس کی بیان کردہ مرسل روایات صحیح نہیں ہیں۔

یہاں تک کہ اگر فرض کر لیا جائے کہ حسن بصریؓ نے حدیث کو منوصول اور مند بیان کیا ہے اور صراحتاً لفظ "حدیث" بیان نہیں کیا یا اس شخص سے جس سے مند بیان کیا ہے اس سے صراحتاً نہیں کا ذکر نہیں کیا جیسا کہ جب اس نے "عن سرة" یا "عن ابی ہریرۃ" کما ہے تو اس کی حدیث صحیح نہیں ہو گی تو اس وقت حدیث کیسے صحیح ہو سکتی ہے جب وہ اس کو مرسل بیان کرے؟ جیسا کہ اس حدیث میں ہے۔ حافظ ذہبیؓ نے "میرزان الاعتداں" میں ذکر کیا ہے کہ حسن بصریؓ کثرت کے ساتھ تدلیس کرتے ہیں۔ جب وہ کسی حدیث میں کسیں "عن فلان" تو اس سے استدلال ضعیف ہو گا خاص طور اس شخص سے جس کے بارے میں کہا گیا ہے کہ انسوں نے اس سے نہیں سن۔ جیسے ابو ہریرۃ اور اس کی مثل صحابہ ہیں پس ان کی وہ روایات جو ابو ہریرۃ سے مروی ہیں ان کو محدثین نے منقطع کی قبل میں شمار کیا ہے۔ علاوہ ازیں یہ حدیث حسن درج کی سے ہے اس کا قول بھی منقول ہے کہ اس کی نسبت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف نہیں ہے۔ اسی طرح اس کو امام احمدؓ "الزبد" ۲۹ میں لائے ہیں اور اس کی سند صحیح ہے اسی طرح ابن جریرؓ نے متعدد طرق کے ساتھ حسن بصریؓ سے بیان کیا ہے اور وہ صحیح ہے۔

بعد ازاں اس حدیث کو میں نے "مند القتاب" ۳۱ میں مقدمہ بن واوہ کے طریق سے دیکھا اس نے کہا کہ ہمیں علی بن محمد بن معبد نے (اس سند کے ساتھ جس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے) حسن بصریؓ سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ مقدمہ کے بارہ میں امام نسائیؓ نے کہا کہ وہ ثقہ نہیں ہے پس اگر اس روایت کو مقدمہ کے علاوہ کسی اور نے علی بن معبد سے روایت کیا ہے اور وہ ثقہ ہے تو سند مرسل صحیح ہے جیسا کہ عراقیؓ سے اس طرح کا قول پڑلے ذکر ہو چکا ہے ورنہ صحیح نہیں ہے۔ خلاصہ یہ

ہے کہ اس حدیث کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کرنا درست نہیں البتہ ابن مسعود اور حسن بصریؓ کا قول کتنا صحیح ہے نیز یہ ابن عباسؓ سے بھی مولیٰ ہے۔ اسی لئے شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے اس کا ذکر "كتاب الایمان" ۳۲ میں ابن مسعود اور ابن عباسؓ سے موقوفاً کیا ہے نیز ابن عودہ نے "الکواکب" میں اس کو زیادہ صحیح قرار دیا ہے۔

پھر میں نے دیکھا کہ حافظ ابن کثیرؓ نے اس حدیث کو عمران بن حصین، ابن عباس، ابن مسعود اور حسنؓ سے مرفوعاً بیان کیا۔ ان تمام میں سے زیادہ صحیح ابن مسعود، ابن عباس، حسن، قاتدؓ اور اعشؓ وغیرہ سے موقوف روایات ہیں۔

میں کہتا ہوں: حدیث نمبر (۴۰۰۰) میں انشاء اللہ عمران بن حصین سے حدیث ان الفاظ کے ساتھ ذکر ہوگی۔ البتہ اس میں "نَمِمَ نَزَدْدُ مِنَ الْمُلْكِ إِلَّا بَعْدًا" کی بجائے "نَهْلَةً صَلْوَةً لَهُ" کے الفاظ ہیں جب کہ حدیث مکر ہے اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت شامل حال رہی تو وہاں اس کا ذکر ہو گا۔

**متن حدیث کی تحقیق:** حدیث کا متن صحیح نہیں ہے۔ اس لئے کہ حدیث کا مطلب ان لوگوں کی طرف اشارہ کرتا ہے جو نماز کی اوائیگی اس کی شرائط اور اركان کے ساتھ کرتے ہیں اس لئے کہ شریعت ایسی نماز کو صحیح کہتی ہے اگرچہ اس طرح نماز ادا کرنے والا ہمیشہ بعض گناہوں کا مرتكب ہوتا رہتا ہے میں کہیے ان کے سبب اس نماز کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے متعدد دور ہوتا ہے؟ یہ ایسی بات ہے جو عقل کے خلاف ہے اور شریعت اسلامی بھی اس کی شہادت نہیں دیتی۔ اسی لئے شیخ الاسلام امام ابن تیمیہؓ نے اس کی تاویل کی ہے کہ یہ جملہ "وَهُوَ اللَّهُ تَعَالَى سَمِعَ مِنْ يَأْتِيهِ بِمَا  
وَقْتٍ ہے جب اس نے نماز سے جس واجب کو چھوڑا ہے وہ اس سے زیادہ عذاب  
وَالا ہے جس کو اس نے ادا کیا ہے۔ اس کو اکثر واجب کے چھوڑنے سے اللہ تعالیٰ  
سے زیادہ دور کر دیا ہے یہ نسبت اس کے کہ اس کو واجب اقل کے عمل نے قریب  
کیا ہے۔

**مؤقف کا مؤقف:** لیکن میرے نزدیک یہ عدید از فہم ہے اس لئے کہ زیادہ

عقلت والے واجب کو چھوڑنے سے مقصود یہ ہے کہ اس نے ایسی چیز کو چھوڑا جس کے چھوڑنے سے نماز صحیح نہیں ہوتی بھی شروط اور اركان نماز۔ اس وقت شرعاً اس کی نماز صحیح نہیں ہوگی اور یہ ظاہر نہیں ہے کہ مرفوع اور موقوف حدیث میں یہ نماز مقصود ہے بلکہ صحیح نماز مقصود ہے جس سے وہ فائدہ حاصل نہیں ہوتا جس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے اس قول میں کیا ہے۔

### إِنَّ الْعَسْلُوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَعْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ۖ ۲۳

اور اس کی تائید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔ جب آپؐ سے دریافت کیا گیا کہ فلاں غرض تمام رات نوافل پڑھتا رہتا ہے جب صحیح ہوتی ہے تو چوری کرتا ہے آپؐ نے فرمایا، "عنقریب وہ اس سے رک جائے گا جو تم کہ رہے ہو یا آپؐ نے فرمایا، "عنقریب اس کی نماز اس کو روک دے گی ۲۳۔ اس حدیث کو امام احمد حنفی امام بزاری اور امام طحاویؒ نے "مشکل الاتمار" ۲۵ میں اور امام بخاریؒ نے علی بن جعفرؑ کی حدیث ۲۶ اور ابویکر کلابازی نے "فتح معانی الاتمار" ۷۳ میں صحیح سند کے ساتھ ابوہریرہؓ سے روایت کیا ہے۔

غور کیجئے! نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ غرض بوجہ نماز کے چوری سے باز آجائے گا بشرطیکہ وہ اکمل طریقہ سے نماز ادا کرے گا۔ نماز میں خشوع اور قراءت میں غور و تکر کرے گا۔ لیکن یہ نہیں کہا کہ وہ منزد اللہ سے دور ہو جائے گا حالانکہ ابھی وہ چوری کرنے سے باز نہیں آیا۔ اس بحث سے حدیث کا سند اور متن کے لحاظ سے ضعیف ہونا ثابت ہو گیا (واللہ اعلم)

بعد ازاں مجھے معلوم ہوا کہ شیخ احمد بن محمد عز الدین بن عبد السلام نے ابن عباسؓ سے منقول اس اثر کو اپنی کتاب "النصیحة بما اهدته القریبة" ۲۸ میں امام جاریہؒ کی تقریر سے نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ اس جیسی بات کو تهدید پر محول کرنا مناسب ہے اس لئے کہ یہ بات ارکان اور شرائط سے نہیں ہے پھر اس پر اس حدیث سے استدلال کیا ہے جو پسلے بیان ہو چکی ہے۔ "لگر عنقریب اس کی نماز اس کو روک دے گی" نیز شیخ احمد نے امام جاریہؒ کے اس کلام کو درست قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ اس کو ظاہر پر محول کرنا صحیح نہیں اس لئے کہ اس کا ظاہر اس مضمون کے مخالف

ہے جو احادیث صحیح بیان شدہ میں ثابت ہے کہ نماز گناہوں کا کفارہ ہو جاتی ہے میں کیسے کفارہ ہوگی؟ جب کہ وہ نماز کی وجہ سے منزد اللہ سے دور ہو رہا ہے یہ بات صحیح سے بالاتر ہے۔ بعد ازاں اس نے بیان کیا کہ میں کتنا ہوں کہ حدیث کو مبارک اور تجدید پر محظوظ کرنا ممکن ہے، اس لحاظ سے کہ وہ ابن عباس یا اس کے علاوہ کسی دوسرے سے موقف ہے لیکن یہ سمجھتا کہ یہ کلام نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ہے میرے نزدیک بعید ہے (والله اعلم)

شیخ احمد نے بیان کیا کہ اس کی شاہد وہ حدیث ہے جو بخاری شریف میں ہے کہ ایک شخص نے ایک حورت کا بوس لیا، اس کا تذکرہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے کیا گیا پس اللہ پاک نے یہ آئت نازل فرمائی۔

### "إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِنُ الْيَسَرَاتِ"

بلاشبہ نیک کام برے گاموں کو ختم کر دیتے ہیں۔

پھر مجھے معلوم ہوا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے اپنے فتاویٰ میں فرمایا ہے کہ

”یہ حدیث نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں ہے البتہ نماز بے جیائی اور برے گاموں سے روکتی ہے جیسا کہ اللہ نے اس کا ذکر اپنی کتاب میں کیا ہے۔ بہر حال نماز اس کے او اکرنے والے کو اللہ سے دور نہیں کرتی بلکہ وہ شخص جو نماز ادا کرتا ہے وہ اس شخص سے بہتر ہے جو نماز ادا نہیں کرتا اور اس سے زیادہ اللہ کا مقرب ہوتا ہے اگرچہ وہ فاسق ہی کیوں نہ ہو۔“

گویا کہ یہ ایک اشارہ ہے کہ حدیث حقیقی کے لحاظ سے بھی ضعیف ہے اور سبی مجبح ہے اس کا یہ کلام جس کا ذکر ہوا ہے ظاہریہ کتب خانہ میں ایک مخطوط میں محفوظ ہے۔ اور امام ذہبی نے ”میزان الاعتدال“ میں ابن جیند سے لقل کیا ہے مہب انسوں نے بیان کیا کہ اس حدیث میں کذب بیانی اور مفعع سازی سے کام لیا گیا ہے۔

### ۳۔ هَتَّةُ الرِّجَالِ تُرْزِيلُ الْجِبَالَ۔

لوگوں کی ہست پھاروں کو اپنی جگہ سے ہلا دیتی ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث نہیں ہے، چنانچہ اسماعیل مجلوني "کشف الحفظاء" میں فرماتے ہیں مجھے معلوم نہیں ہو سکا کہ یہ حدیث ہے لیکن بعض لوگوں نے شیخ احمد غزالی سے نقل کیا ہے اس نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "لوگوں کی ہست پھاروں کا قلع قلع کر دیتی ہے۔ البتہ اس کی تحقیق کے لئے کتب حدیث کی طرف مراجعت کی جائے۔"

میں کہتا ہوں: ہم نے کتب اللہ میں اس حدیث کے ان مأخذ کو خلاش کیا جہاں سے اس کے ملنے کا امکان تھا لیکن ہم اس کا اصل نہ حاصل کر پائے البتہ شیخ احمد غزالی کا شمار محدثین میں نہیں ہوتا۔ وہ اپنے بھائی محمد غزالی کی طرح فقہاء صوفیاء سے ہیں۔ ان کے بھائی کی کتاب "الاحیاء" میں انہی احادیث کثرت کے ساتھ ہیں کہ جن کی نسبت انسوں نے یقین کے ساتھ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب کی ہیں۔ جب کہ وہ احادیث حافظ عراقی "وغیرہ کے قول کے مطابق ان احادیث میں سے ہیں جو بے اصل ہیں۔"

### ۴۔ الْحَدِيثُ فِي الْمَسْجِدِ يَاكُلُ الْخَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ الْبَهَانِيمَ

لَشِيشَ.

مسجد میں باشیں کرنا نیک اعمال کو ضائع کر دتا ہے جیسا کہ چارپائے گھاس کو کھا جاتے ہیں۔

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، امام غزالی نے اس کا ذکر "الاحیاء" میں کیا ہے ۴۷۱۔ "الاحیاء" کی تحریک کرنے والے حافظ عراقی نے کہا ہے کہ مجھے اس کا اصل نہیں مل سکا اور عبد الوہاب بن تقي الدین عکل نے "طبقات الشافعیہ" ۴۷۲ میں لکھا ہے کہ مجھے اس کی شد نہیں مل۔ لیکن نیز عام طور پر زبانوں پر یہ بھی مشہور

ہے کہ مسجد میں جائز کلام کرنا بھی نیک اعمال کو ضائع کر دتا ہے جیسا کہ اگل تکڑی کو جلا دیتی ہے اس حدیث کے باطل ہونے میں کسی عقل مند کو کوئی شک و شبہ نہیں ہو سکا۔ یہ کسی بات ہے کہ جائز باتیں بھی مسجد میں نہیں ہو سکتیں؟

۵ - مَا تَرَكَ عَبْدٌ شَيْئًا لِّلَّهِ، لَا يَتُرَكُهُ إِلَّا لِلَّهِ؛ إِلَّا عَوْنَصَةً مِنْهُ  
مَا هُوَ خَيْرٌ لَّهُ فِي دِينِهِ وَدُنْيَاهُ :

جو شخص صرف اللہ کی رضا کے لئے کسی کام کو چھوڑتا ہے تو اللہ  
اس کے پدے اس کو دنیا اور آخرت میں بستر چیز سے نوازے گا۔

**تحقیق:** ان الفاظ کے ساتھ یہ حدیث موضوع ہے، میں نے اس حدیث کو دمشق  
کے ریڈیو سے رمضان المبارک کے مہینہ میں بھی بعض فضلاء سے سن۔ اس حدیث کو  
ابو نعیمؓ نے "علیۃ الولیاء" ۲۴۷ میں اور الطنفیؓ نے "اللیوریات" ۲۴۸ میں اور  
ابن عساکرؓ ۲۵۰ نے عبداللہ بن سعد رقی کے طرق سے اس نے بیان کیا کہ مجھے  
میری والدہ مروہ بنت مروان نے بتایا اس نے کہا کہ مجھے میری والدہ عائشہ بنت بکارؓ  
نے اپنے بانپ سے بیان کیا اس نے کہا کہ میں نے زہری سے سن، وہ سالم بن عبداللہ  
سے بیان کرتے ہیں وہ ابن عزؓ سے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔  
(حدیث کا ذکر کیا) ابو نعیمؓ نے حدیث کے آخر میں کہا کہ یہ حدیث غریب ہے۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کی سند موضوع ہے اس لئے کہ امام زہریؓ سے  
یقین راویوں کا حدیث کی کسی کتاب میں ذکر نہیں ہے البتہ عبداللہ بن سعد رقی کذب  
یعنی میں مشور ہے ایسا حافظ ذاتیؓ نے "میزان الاعتدال فی نقد الرجال" میں کہا ہے  
اور حافظ ابن حجرؓ نے اس کی تابعت کرتے ہوئے "لسان العیزان" میں کہا کہ زہریؓ  
نے اس کو جھوٹا قرار دیا اور کہا کہ وہ احادیث وضع کیا کرتا تھا نیز احمد بن عبدان نے  
اس کو ضعیف کہا ہے۔ اس میں ایک اور ملت ہے اور وہ بکار بن محمد کا مجموع ہوتا  
ہے۔ ابن عساکرؓ نے اس کے احوال میں اس کا ذکر کیا ہے البتہ اس کے بارہ میں  
تفصیل و تعدل کا ذکر نہیں کیا جب کہ آخری حصہ "لیل دینیہ و دُنیاہ" کے علاوہ حدیث

صحیح ہے اس حدیث کو وکح نے "الزحد" ۲۶۸ اور احمد رحمہ اللہ علیہ نے اور القضاۓ نے  
"سندا شاب" ۲۸ میں ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

**إِنَّكُمْ مَنْ تَدْعُ شَهِيْلًا لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ إِلَّا بِذَلِكَ اللَّهُمَّ مَا هُوَ خَوْلٌ كَمَا مُشَدَّدٌ**  
پلاشبہ اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے جب تو کسی چیز کو پھر وہے کہ تو اللہ تعالیٰ  
اس کے بد لے جئے بہتر صد عطا فرمائے گا۔

#### ۶۔ تَنَكِّبُوا الْغَبَارَ؛ فَإِنَّهُ مِنْهُ تَكُونُ النَّسْمَةُ۔

غبار سے کنارہ کش رہو کیونکہ غبار سے سانس کی بیماری لاحق ہوتی ہے۔

**تحقیق:** مجھے اس حدیث کے اصل کا علم نہیں ہے، ابن الاشیر نے "التمایی" میں  
حکیم کی تختی میں اس کا ذکر کیا اور بیان کیا کہ یہ حدیث ہے مجھے اس کا اصل مرفوع  
نہیں مل سکا البته ابن سعدؓ نے "الطبقات الکبریٰ" ۲۹۴ میں بیان کیا کہ عبداللہ بن  
صالح مصری نے حرطہ بن عمران سے انسوں نے اس سے جس نے ان کو حدیث سنائی  
اس نے ابن سدر سے اس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے غلام سے اس نے بیان کیا  
کہ عمرو بن عاص آئے اور ابن سدر ان کے ساتھ تھا پس ابن سدر اور اس کے  
ساتھ ایک جماعت عمرو بن عاص کے آگے چل رکھا پھر کہا کہ گرد و غبار اڑائی  
عمرو نے اپنی ٹیکڑی کا کنارہ اپنے ہاک پر رکھا پھر کہا کہ گرد و غبار سے پچ، یہ نتایج  
ٹیکڑی کے ساتھ جسم میں داخل ہوتی ہے اور آہستہ آہستہ دیر کے بعد جسم سے خارج  
ہوتی ہے اور جب گرد و غبار پھینک دیا جائے تو اس سے سانس کی بیماری  
پیدا ہوتی ہے۔ یہ موقوف حدیث بھی سند کے لحاظ سے چند اسباب کی وجہ سے صحیح  
نہیں ہے۔

**پسلا سبب:** ابن سعدؓ نے اس کو محقیق بیان کیا ہے اپنے اور عبداللہ بن  
صالح کے درمیان واسطہ کا ذکر نہیں کیا۔

**دوسرा سبب:** ابن صالح راوی میں ضعف ہے اگرچہ وہ بخاری کا راوی ہے  
چنانچہ ابن حبانؓ نے کہا ہے کہ ابن صالح فی نسبہ صدقی راوی ہے اس کی الحجۃ  
میں مکفر روایات اس کے ایک پڑی کی وجہ سے ظہور پذیر ہوئیں۔ میں نے این

غزیہ سے نا اس نے بیان کیا کہ ابن صالح اور اس کے پڑوی کے درمیان دشمنی تھی۔ پڑوی ابن صالح کی طرف نسبت کر کے احادیث وضع کیا کرتا تھا اور اسے ایسے خط کے ساتھ لکھتا جو ابن صالح کے خط کے مشابہ ہوتا تھا اور لکھنے کے بعد تحریر کو ابن صالح کے گھر اس کی کتابوں میں پھیٹک دیتا۔ اس سے عبداللہ وہم میں جلا ہو جاتا اور اس کی تحریر کو اپنی سمجھ کر اس کی لکھی ہوئی احادیث اپنے نام سے بیان کرتا۔

**تمرا سبب:** حرطہ اور ابن سندر کے درمیان راوی کا نام ذکر نہیں کیا گیا وہ مجموع الذات ہے۔

۷۔ اِنْتَنَانِ لَا يَقْرَئُهُمَا: الْقِرْكُ بِاللَّوْ، وَالْأَضْرَارُ بِالثَّانِيِّ۔

”کامول کے قریب نہ جاؤ۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ رہانا“ اور لوگوں کو افیمت پہنچانا۔

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، البتہ یہ الفاظ مشہور ہیں۔ جب کہ سنت کی کتب میں بھی مجھے یہ الفاظ نہیں مل سکے شاید اس کا اصل وہ ہے جو امام غزالیؒ کی کتاب ”الاحیاء“ ۵۵ میں ہے کہ

”نی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا“ وہ خصلتیں ایسی ہیں جن سے زیادہ بری خصلت کوئی دوسری نہیں ہے۔ ایک اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ رہانا اور دوسرا اللہ تعالیٰ کے بندوں کو تکلیف دیتا۔ اور دو خصلتیں ایسی ہیں جن سے زیادہ بہتر کوئی خصلت نہیں ایک اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھنا اور دوسرا اللہ تعالیٰ کے بندوں کو فائدہ پہنچانا۔

اس حدیث کا اصل معلوم نہیں۔ حافظ عراقیؒ نے اس کی تخریج میں کہا ہے اس حدیث کو ”القردوس“ کے مولف نے حضرت علیؓ کی احادیث میں ذکر کیا ہے۔ لیکن اس کے بیینے نے اس کو اس کی سند میں ذکر نہیں کیا۔ اسی لئے بھی نے اس حدیث کو ان احادیث میں ذکر کیا ہے جو ”الاحیاء“ میں مذکور ہیں اور ان کی انسانید نہیں۔

جیں۔ ۱۵۔

## ۸۔ اَعْمَلْ لِدُنْيَاكَ كَائِنَكَ تَعْيَشُ ابْدًا، وَاعْمَلْ لَاخْرِيكَ كَائِنَكَ تَمُوتُ غَدًا۔

اپنی دنیا کے حصول کے لئے اس طرح عمل کیجئے کہ جیسے آپ نے  
ہیشہ زندہ رہنا ہے اور اپنی آخرت کے حصول کے حصول کے لئے اس طرح  
عمل کیجئے کہ جیسے آپ نے کل فوت ہو جانا ہے۔

**تحقیق:** اس حدیث کا مرفوعاً کچھ اصل نہیں ہے، اگرچہ بعد کے دور میں یہ زبانوں  
پر مشہور ہوئی۔ یہاں تک کہ شیخ عبدالکریم عامری غزیٰ نے اس کو اپنی تالیف "ابعد  
الحیثیت فی بیان مالیس بحدث" میں ذکر نہیں کیا البتہ میں نے اس کا اصل موقف  
روایت سے معلوم کیا ہے۔ اس کو ابن قتبہ نے "غريب الحدیث" ۵۳۔ میں ذکر کیا  
ہے کہ مجھے امام جعتانیؑ نے حدیث بیان کی، اس نے بیان کیا کہ مجھے اصمی نے بتایا  
اس نے حماد بن سلمہ سے اس نے عبد اللہ بن عبیزاد سے، اس نے عبد اللہ بن عمرؓ  
سے اس نے موقوفاً ذکر کیا البتہ "اعمل" کی بجائے لفظ "احرث" ذکر کیا ہے جب کہ عبد  
اللہ بن عبیزاد کے حالات بھی معلوم نہیں ہو سکے اور اس کو ابن الصارکؓ نے  
"الزحد" ۵۳۔ میں دوسرے طریق سے بیان کیا کہ ہمیں محمد بن عجلان نے خبر دی کہ  
عبد اللہ بن عمرؓ بن عاص نے بیان کیا راوی نے اس کو موقوفاً ذکر کیا اور یہ مختص ہے  
نیز وہ حدیث مرفوعاً بھی ہے۔ یہیق نے "سنن" ۵۳۔ میں ابو صالح کے طریق سے اس  
نے کہا کہ ہمیں یہی نے بتایا اس نے ابن عجلان سے اس نے عمرؓ بن عبد العزیز کے  
غلام سے اس نے عبد اللہ بن عمرؓ بن عاص سے اس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم سے بیان کیا کہ آپؐ نے فرمایا کامل اول حدیث کی مثل بیان کیا، البتہ اس کے  
آنماز میں درج ذیل الفاظ ہیں کہ

"یہ دین مضبوط ہے اس میں ترقی اختیار کر، اور اپنے رب کی عبادت کو برداشت  
نہ سمجھ، بے شک وہ انسان جو تحک کر سفر کرنے سے انکار کر رہا ہے، نہ

اس نے غر کو پورا کیا اور نہ ہی اپنی سواری کا خیال کیا۔ پس اس انسان جیسا عمل کر جو خیال کرتا ہے کہ وہ کبھی فوت نہیں ہوگا اور اس انسان کی مانند احتیاط کر جو کل فوت ہو جائے گا۔

لیکن اس کی سند ضعیف ہے۔ اس میں دو عقیص ہیں۔ مولیٰ عمر بن عبد العزیز مجہول راوی ہے اور ابو صالح بھی ضعیف راوی ہے اور یہ عبداللہ بن صالح ہے جو یہ ش کا کاتب ہے جیسا کہ حدیث نمبر ۶ میں اس کا بیان ہوا۔

پھر اس حدیث کا سیاق اس بات میں صerre تھا نہیں ہے کہ عمل ذکر سے مراد دنیا کا عمل ہے بلکہ بظاہر آخرت کا عمل ہے اور مقصود اس سے استرار اور دوام ہے رغبت دلتا ہے کہ عمل صالح کرتے رہو اور اس کو تشریک نہ کرو۔ اس کی مثل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے بستر عمل ہی ممکن والا ہے اگرچہ وہ تقلیل ہو۔" (والله اعلم) ۵۵

اس کے ساتھ ساتھ ابن عربؑ کی حدیث کا اول نصف جس کو بیرارؓ نے "کشف الستار" میں جائزؓ کی حدیث سے بیان کیا۔ امام بیشی نے "جمع الزوائد" میں کہا کہ اس کی سند میں صحیح بن متوكل ابو عقیل ہے اور وہ کذاب ہے لیکن اس سے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان مستغنی کر رہا ہے کہ دینِ اسلام آسمان ہے کوئی شخص دینِ اسلام پر تکلف کے ساتھ چلتا چاہے گا تو دینِ اسلام پر غالب آجائے گا مگر صحیح راہ اختیار رکھو، میانہ روی اختیار کرو اور خوش رہو۔ اس کو امام بخاریؓ نے "صحیح" میں ابو ہریرہؓ سے مرفوعاً ذکر کیا۔

نیز یہ حدیث اس طرح دوسرے طریق سے بھی مروی ہے اور آئندہ اور ان میں "آتَيْلُهُوَا دُنْيَاكُمْ" اپنی دنیا کی اصلاح کو، کے الفاظ کے ساتھ ذکر ہو گی ۵۶۔

## ۹ - آنَا جَدُّ حَمَّلٍ تَقِيٌّ.

میں تمام پرہیز کاروں کی خوش بخشی کا محور ہوں۔

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، اس حدیث کے بارہ میں امام سید علیؓ سے دریافت کیا گیا تو انہوں نے فرمایا، میں اس کو نہیں جانتا، اس بات کا ذکر ان کی

کتاب "الحاوی للتفاوی" ۷۵ ص میں ہے۔

۱۰- إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يَرَى عَبْدَهُ تَعْبَراً فِي طَلْبِ الْخَلَالِ.

بے شک اللہ تعالیٰ محظوظ جانتا ہے کہ وہ اپنے بندے کو طلب  
حلال میں تھکا ہوا دیکھے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو ابو منصور دیلمی نے "منہ  
الفردوس" میں علی رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً ذکر کیا ہے۔ حافظ عراقی نے بیان کیا ہے  
کہ اس کی سند میں محمد بن سل عطار ہے۔ امام دارقطنی نے کماکہ محمد بن سل  
احادیث وضع کیا کرتا تھا۔

میں کہتا ہوں: یہ ان موضوع احادیث میں سے ہے جن کو درج کر کے امام  
سیوطی نے اپنی کتاب "المجامع الصغیر" کو محدثین کی نظرتوں سے گردایا ہے۔ ان کا یہ  
مژہ عمل اس شرط کے خلاف ہے جس کا انہوں نے اپنی کتاب کے مقدمہ میں ذکر کیا  
ہے۔ امام سیوطی نے کماکہ میں نے کتاب کو ان احادیث سے محفوظ رکھا ہے جن  
میں راوی و ضایع، کذاب یا مفتراء ہے بلاشبہ امام سیوطی (الله پاک ہم کو اور ان کو  
معاف فرمائے) نے اپنے اوپر عائد کردہ شرط کا ایقاع نہیں کیا۔ میرا بخت ارادہ ہے کہ  
جب اللہ تعالیٰ نے ہمیں توفیق دی تو ہم اس کتاب کو ان احادیث سے پاک صاف کر  
دیں گے اور ان کو ایک کتاب میں بن کر کے اس کی طباعت کا انظام کریں گے تاکہ  
لوگ اس سے کنارہ کش رہیں۔

اس کے ساتھ ساتھ شیخ عبدالرؤف مناوی نے "فیض التدریج شرح الجامع  
الصغری" میں اس حوالہ کو لفظ کرنے کے بعد (جس کو میں نے عراقی سے لفظ کیا ہے)  
کہا ہے، مصنف کے لئے ضروری تھا کہ اس کو حذف کر دے۔

۱۱- إِنَّمَا يُعْتَدُ مُعَلِّمًا.

مجھے معلم بنا کر بھیجا گیا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، اس حدیث کو امام دارمي ۶۰ نے عبد اللہ بن زید

کے طریق سے اور وہ ابو عبد الرحمن المقری ہے اور ابن دھبی نے "المند" میں اور عبدالله بن مبارک نے "الزہد" میں اور ان سے حارث نے اپنی "مسند" میں اس کے زوائد کے اور طیالی "الزہد" میں سب نے عبد الرحمن بن زیاد بن الحنف سے اس نے عبد الرحمن بن رافع سے اس نے عبد اللہ بن عمرؓ سے، اس نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دو مجلسوں کے پاس سے گزرے جو مسجد نبوی میں تھیں آپ نے فرمایا، دونوں مجلسیں خیر پڑیں اور ان دونوں میں سے ایک مجلس دوسری مجلس سے برتر ہے البتہ ایک مجلس والے اللہ سے دعا کرتے ہیں اور اس کی طرف میلان رکھتے ہیں، اگر اللہ تعالیٰ چاہے تو ان کو دعا ہے اگر چاہے تو رُوك لیتا ہے اور دوسری مجلس والے علم و فتنہ سکھتے ہیں اور جاہلوں کو تعلیم دیتے ہیں لذا یہ افضل ہیں اور مجھے بھی تو معلم یا کر بھیجا گیا ہے۔

اس حدیث کی مسند ضعیف ہے اس لئے کہ عبد الرحمن بن زیاد اور ابن رافع دونوں راوی ضعیف ہیں جیسا کہ حافظ ابن حجر نے "تقریب" میں ذکر کیا ہے۔ اور اس حدیث کو ابن ماجہ میں داؤد بن ذر قان کے طریق سے اس نے بکر بن خنسی سے اس نے عبد الرحمن بن زیاد سے اس نے عبد اللہ بن عمرؓ سے اس کو ذکر کیا۔

لیکن اس کی مسند پہلی حدیث کی مسند سے بھی زیادہ ضعیف ہے اس لئے کہ عبد اللہ بن یزید سے یقین جتنے روایت ہیں وہ سب ضعیف ہیں انہوں نے ثقہ روایۃ کی مخالفت کی ہے۔ ان تمام نے یا ان میں سے ایک نے عبد اللہ بن یزید العافری (شفاء راوی) کو عبد الرحمن بن رافع ضعیف راوی کی جگہ پر رکھا ہے۔ امام بو میریؒ نے "الزوائد" میں ذکر کیا ہے کہ اس حدیث کی مسند میں داؤد، بکر اور عبد الرحمن ضعیف راوی ہیں۔ عراقیؒ نے "تحنزیق الاحیاء" میں اس کی مسند کو ضعیف کہا ہے۔

محبودہ دور میں بعض صوفیاء حلقة باندھ کر ہائے ہو کرتے ہیں اور دامیں پائیں اور آگے پیچے جسم اور سر گھماتے ہیں اس پر وہ اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں حالانکہ یہ طریقہ باقلاع فتناء حقدمن جائز نہیں نیز حدیث بھی صحیح نہیں ہے جیسا کہ آپ معلوم کر چکے ہیں، حدیث میں مخصوص انداز میں حلقة بندی کا ذکر نہیں ہے۔ زیادہ سے زیادہ اس حدیث سے احتیاجی ذکر کے جواز کا ثبوت ملتا ہے جب کہ اس کے

احادیث میں احادیث صحیح بھی ملتی ہیں جو مسلم شریف اور دیگر کتب احادیث میں موجود ہیں وہ ہمیں اس ضعیف حدیث سے مستغنی کر دیتی ہیں۔ ان احادیث سے صرف مطلق اجماع کا ثبوت ملتا ہے اور حلقة باندھ کر ذکر کرنا نیز رقص کرنا یہ سب بدعتات اور گمراہی کے کام ہیں، اسلامی شریعت ان سے محفوظ ہے۔

**۱۲۔ أَوْحَى اللَّهُ إِلَيَّ الدُّنْيَا أَنِ الْخَدِيمُ مَنْ خَدَمَنِي، وَأَتَعْبِيَ مَنْ خَدَمِكِ.**

الله نے دنیا کو وحی کی کہ تو اس کی خادم بن جو میرا خادم بنا اور اس کو تھکا دے جو تیرا خادم بنے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اسے خطیب بغدادی نے "تاریخ بغداد" ۷۸ میں ذکر الفاظ کے ساتھ اور امام حاکم نے "معرفۃ علوم الحدیث" ۲۸ میں کئی طرق کے ساتھ حسین بن واکد بن محاز البخشی سے اس نے کہا کہ ہمیں منصور نے ہمایا اس نے ابراہیم سے اس نے علمہ سے، اس نے عبد اللہ بن مسعود سے مرفعاً ذکر کیا۔ خطیب بغدادی نے کہا کہ اس روایت میں حسین، قشیل سے روایت یا ان کرتا ہے، وہ متفرد ہے اور یہ حدیث موضوع ہے۔ حسین بن واکد کے علاوہ سب راوی ثقت ہیں البتہ حسین بن واکد ثقة نہیں ہے۔ اس نے یزید بن ہارون سے ایک کتابچہ ذکر کیا اس نے حید سے اس نے انس سے... اس کتابچے کی اکثر احادیث موضوع ہیں۔

**۱۳۔ أَهْلُ الشَّامَ سُوْطُ اللَّهِ فِي أَرْضِهِ يَتَقَمَّ بِهِمْ مَنْ يَشَاءُ وَ مِنْ عِبَادِهِ وَ حَرَامٌ عَلَى مُنَافِقِيهِمْ أَنْ يَظْهِرُوا عَلَى مُؤْمِنِيهِمْ، وَ لَا يُمْوِثُوا إِلَّا غَمَّا وَ هَمَّا.**

شام کے ہاشمی اللہ کی زمین پر اس کا ذرہ ہیں۔ ان کے ساتھ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں میں سے جن سے چاہتا ہے انتقام لیتا ہے ان کے منافقین ان کے ایمانداروں پر غلبہ نہیں پا سکتے وہ اس سے روکے

مکے ہیں اور وہ فکر و غم ہی کی حالت میں مرس گے۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، امام طبرانی نے اسے "بجم الکبیر" میں دو طریق سے روایت کیا ہے۔ ولید بن مسلم سے، اس نے محمد بن ایوب بن میسر و بن علیس سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے خرمیں بن فاتح اسدی سے جو صحابی ہیں انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نا آپ فرماتے تھے... (ذکرہ حدیث ذکری) یہ سند ظاہراً صحیح ہے۔ شاید اسی لئے شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے اس کے ساتھ "فضائل الشام" کی فصل ۲۹ میں استدلال کیا ہے لیکن یہ حدیث صحیح نہیں ہے اس کے دو سبب ہیں۔

**پہلا سبب:** ولید راوی مسلم ہے اور وہ لفظ عن سے روایت کرتا ہے۔ امام ذہبی نے "میزان" میں کہا ہے کہ جب ولید، ابن جریج یا اوزاعی سے لفظ عن کے ساتھ روایت بیان کرے تو وہ لائق اعتبار نہیں ہے اس لئے کہ وہ کذاب راویوں سے بھی تدليس کے ساتھ روایت بیان کرتا ہے البتہ جب وہ "حدیث" کے تو وہ جست ہے نیز حافظ نے "تقریب" میں بیان کیا ہے کہ یہ راوی ثقہ ہے لیکن کثرت کے ساتھ تدليس کرتا ہے۔

**دوسرा سبب:** اس کا موقف ہوتا ہے۔ اس حدیث کو یاثم بن خارجه نے موقوفاً بیان کیا ہے اس نے کہا کہ ہمیں محمد بن ایوب نے خرمیں سے موقوفاً بیان کیا ہے۔

اس کو احمد بن حنبل نے روایت کیا ہے اور اس کی سند صحیح ہے نیز امام ابن تیمیہ کو وہم ہوا ہے کہ یہ حدیث مرفوع ہے جب کہ یہ مرفوع نہیں ہے نیز اس حدیث کو امام مذکوری نے "الترغیب والترہیب" الحد میں ذکر کیا اور کہا کہ اس حدیث کو امام طبرانی نے مرفوعاً اور امام احمد نے موقوفاً ذکر کیا ہے اور اس حدیث کا موقوف ہوتا صحیح علوم ہوتا ہے جب کہ ان دونوں کے روایۃ ثقہ ہیں۔

۱۳ - إِيَّاكُمْ وَخَطَّرَا الدِّيْنِ، فَقَيْلَ وَمَا خَطَّرَا الدِّيْنِ؟ قَالَ:  
الْمَرْأَةُ الْحَسَنَةُ فِي الْمُنْبَتِ السَّوِيِّ.

تم خود کو بظاہر بزرہ زاروں سے بچاؤ۔ آپ سے دریافت کیا گیا کہ  
بظاہر بزرہ زاروں سے کیا مقصود ہے؟ آپ نے فرمایا، اس سے  
مقصود حسین عورت ہے جس کے اخلاق اچھے نہیں ہیں۔

**تحقیق:** یہ نہایت ضعیف روایت ہے، اسے امام قضاوی نے "مسند الشتاب" میں  
واقدی کے طریق سے بیان کیا ہے، اس نے کہا کہ ہمیں الحنفی بن سعید بن دنبار نے  
بیان کیا اس نے ابو وجعہ یزید بن عبید سے اس نے عطاء بن یزید لیشی سے اس نے  
ابوسعید خدریؓ سے بیان کیا۔ نیز امام غزالیؓ نے اس کو "الاحیاء" میں ذکر کیا  
ہے اور "الاحیاء" کی تحریج کرنے والے عراقی نے کہا ہے کہ اس حدیث کو امام دار  
قطنیؓ نے "الافراد" میں اور رامر حمزیؓ نے "الامثال" میں ابوسعید خدریؓ سے بیان  
کھلکھلایا ہے، امام دارقطنیؓ نے کہا ہے کہ اس حدیث میں واقدی راوی متفرد ہے اور وہ  
ضعیف ہے۔ اس کی مثل امین المحتونؓ نے "خلاص البدر المنیر" میں بیان کیا۔  
میں کہتا ہوں: واقدی راوی متروک ہے۔ اس راوی کو امام احمدؓ، امام نسائیؓ اور ابن  
الدینیؓ وغیرہ نے کذاب کہا ہے لیکن آپ اس دھوکے میں نہ آئیں کہ بعض متعصب  
تم کے علماء جنہوں نے ان کی بعض کتب پر پیش لفظ تحریر کئے اور دیگر حنفی علماء جو  
اس کو ثقہ قرار دیتے ہیں۔ اس لئے کہ یہ محدثین کے ہاں مشهور قاعدے کے خلاف  
ہے کہ " واضح جرح کو تدعیل پر مقدم کیا جائے۔"

۱۵- الشَّامُ كِنَانَتِي، فَمَنْ أَرَادَهَا إِسْرُؤُلٌ؛ رَمَيْتُهُ بِسَهْمٍ مِنْهَا.

شام کا ملک میرا ترکش ہے جو شخص اس کے ساتھ براسلوک کرنے  
کا ارادہ کرے گا میں اس پر اس ترکش سے ایک تیر پھینکوں گا۔

**تحقیق:** اس حدیث کا اصل مرفوتا ثابت نہیں ہے، شاید یہ حدیث اسرائیلی  
روایات سے ہے چنانچہ ابوالحسن رضیؓ نے "فیضائل الشام" میں حون بن  
عبدالله بن عقبہ سے بیان کیا اس نے کہا میں نے ان کتابوں میں دیکھا ہے جن کو اللہ

تعالیٰ نے بعض انبیاء علیہ السلام پر نازل فرمایا کہ اللہ عز و جل نے فرمایا، "شام کا ملک میرا ترکش ہے جب میں کسی قوم پر ناراض ہوتا ہوں تو اس ترکش سے ایک تیر پھینکتا دستا ہوں۔" اس کی سند میں مسعودی ہے اس کا نام عبد الرحمن بن عبد اللہ ہے اور وہ ضعیف ہے اس کا حافظ خراب ہو گیا تھا، اسے اختلاط ہو جاتا تھا۔ نیز سند میں دیگر راویوں کے حالات کا مجھے علم نہیں ہو سکا۔ اسی مضمون کی ایک نرب المثل صدر کے ہاتھ میں بھی مروی ہے مرفوع طور پر اس کا بھی کچھ اصل نہیں جیسا کہ امام حنفی نے "المقادير الحد" میں اس کا اشارہ کیا ہے۔

**۱۶- صَنْفَانِ مِنْ أُمَّتِنَا إِذَا صَلَّعَا صَلَعَ النَّاسُ: الْأَمْرَاءُ وَالنِّسَاءُ، وَفِي رِوَايَةِ النَّطَافَةِ:**

مجھی اُمّتی میں دو شم کے لوگ ایسے ہیں کہ جب وہ درست ہوں گے تو لوگ بھی درست رہیں گے، وہ امراء اور فتحاء ہیں۔ ایک روایت میں صرف علماء کا لفظ ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو تمام نے "الغواہ" ہدیث میں، ابو حییم نے "المیہ" ۲۷۷ میں اور ابن عبد البر نے "جامع بیان العلم" میں محمد بن زیاد بشکری سے اس نے میمون بن مران سے، اس نے ابن عباس سے مروف عنا بیان کیا۔

اس حدیث کی سند من گھڑت ہے، امام احمد فرماتے ہیں کہ محمد بن زیاد کذاب، بھینگا اور احادیث وضع کیا کرتا تھا۔ اور ابن معین اور امام دارقطنی نے اس کو کذاب کہا ہے نیز ابو ذر وغیرہ نے بھی اس کو کذاب کہا ہے۔

اس حدیث کو امام سیوطی نے "الجامع" میں اپنے شرائط کے خلاف ذکر کیا ہے اور امام غزالی نے "الاحیاء" ۲۸۷ میں یقین کے ساتھ اس کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کی ہے اور اس کی تخریج کرنے والے حافظ عراقی نے اس حدیث کی نسبت ابن عبد البر وغیرہ کی طرف کرتے ہوئے اس کی سند کو ضعیف کیا

**تَبْيَهَةُ:** "حافظ عراقی" کے قول اور تمارے قول ایک دوسرے کی لئی نہیں کرتے اس لئے کہ موضوع حدیث بھی ضعیف حدیث کی اقسام سے ہے جیسا کہ یہ بات معلم الحدیث کی کتابوں میں ثابت شدہ ہے۔

۱۷- مَنْ أَذْنَبَ وَهُوَ يَضْحَكُ؛ دَخَلَ النَّارَ وَهُوَ يَتَكَبَّرُ.

جو شخص گناہ کرتا ہوا نہ تارہا وہ روتا ہوا وزخ میں داخل ہو گا۔

**تحقیق:** یہ حدیث محمد بن زیاد کی من گھڑت احادیث میں سے ہے، اس حدیث کو بھی ابو قیم نے بیان کیا ہے اس نے کہا، "بھی محمد بن زیادہ پیشکوئی نے بتایا کہ مذکورہ سند کے ساتھ یہ روایت ان احادیث سے ہے جن احادیث کو ذکر کر کے امام سیوطی حسنے اپنی کتاب "الجامع الصیغ" کو عیب ناک بنا�ا ہے اور اس کے شارح امام مناوی کہتے ہیں کہ اس حدیث کے روایوں میں عمر بن ایوب ہے۔ امام ذہبی نے بیان کیا کہ ابن حبان نے اس کو محروم قرار دیا ہے۔

میں کہتا ہوں : اس عمر سے مراد مرنی ہے جس کو امام دارقطنی نے ضعیف قرار دیا ہے۔ جیسا کہ "بیزان" اور "لسان المیان" میں ہے پس اس کو پیشکوئی کہتا زیادہ مناسب ہے۔ پھر میں نے اس کو "المحلی" ۲۹۷ میں دیکھا کہ یہ حدیث بکر بن عبد اللہ مرنی کا قول ہے اور یہی بات درست ہے۔

۱۸- إِتَّخِذُوا الْخَنَامَ الْمَقَاصِصَ؛ فَإِنَّهَا تُلْمِى الْجِنَّةَ عَنْ صَبَيَانِكُمْ.

پر کئے کبوتروں کو پال رکھو اس لئے کہ وہ تمہارے بچوں سے جتوں کو غفلت میں ڈالیں گے۔

**تحقیق:** یہ حدیث بھی محمد بن زیاد پیشکوئی کی احادیث سے ہے، جو کذاب ہے۔ اس حدیث کو ابن عدی نے "الکامل" میں ۸۰ اور خطیب بغدادی ۷۸ نے محمد بن

زیاد کے طریق سے ابن عباس سے روایت کیا ہے۔ یہ حدیث بھی ”الجامع الصیر“ کی احادیث سے ہے اس کی نسبت خطیب بغدادی کی طرف کی ہے اور دہلمی نے ”منذ الفردوس“ میں ابن عباس سے اور ابن عدی سے بیان کیا ہے۔

”الجامع الصیر“ کے شارح امام مناوی اس کا تعاقب کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ”اس حدیث میں وضاحت یہ ہے کہ اس کی تخریج کرنے والے خطیب بغدادی نے اس کی تخریج کی ہے اور خاموشی اختیار کی ہے جب کہ حقیقت اس کے خلاف ہے“ اس نے حدیث کو احمد، ابن مسیع اور ان کے علاوہ (کنی دوسروں) سے نقل کرتے ہوئے کہا کہ محمد بن زیاد راوی کذاب ہے، وہ احادیث وضع کیا کرتا تھا نیز حافظ ابن حجر نے اس کے بارہ میں کہا ہے کہ اس حدیث میں محمد بن زیاد بہشکری راوی کو محمد شین نے کذاب کہا ہے اور ”میزان“ میں کذاب اور وضع کے الفاظ ہیں بعد ازاں اس سے مردی اس حدیث کو ذکر کیا ہے اور ابن عدی نے اس روایت کو عثمان بن مطر سے اس نے ثابت سے اس نے انس بن مالک سے روایت کی۔ امام ذہبی نے ”میزان الاعتدال“ میں ابن حبان سے اس کی سند ذکر کرنے کے بعد کہا ہے کہ وہ سبھ لئے راویوں سے احادیث وضع کرتا تھا اسی لئے ابن حوزی نے اس پر احادیث وضع کرنے کا حکم لگایا ہے اور مؤلف نے ”مختصر الموضوعات“ میں اس کی پیروی کی ہے اور خاموشی اختیار کی ہے اور اس سے اس حدیث کو ”الکبیر“ میں بیان کیا ہے اور اس کو برقرار رکھا حالانکہ اسے چاہئے تھا کہ وہ کتاب سے اسے مذف کرتا، شرائط کا تقاضا بھی یہی تھا۔ جن محمد شین نے اس کے موضوع ہونے کو یقینی کہا ہے ان میں ابن راقی اور ہندی وغیرہ ہیں۔

میں کہتا ہوں: ان میں امام ابن قیم بھی شامل ہیں تفصیل کے لئے السنار و یکھیں ۸۷۔

#### ۱۹- زِيَّنُوا مَجَالِسَ نِسَائِكُمْ بِالْمَغْزِلِ.

تم اپنی عورتوں کی محفلوں کو چرخے سے آراست کرو۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو ابن عدی ۸۳ اور خطیب بغدادی ۸۲ نے بہشکری (کذاب) سے حقدم سند کے ساتھ ابن عباس سے مرفقا ذکر کیا

ہے۔ امن حدیٰ کا قول ہے کہ پشکری (کذاب) راوی کا ساختہ ضعیف ہونے کے لحاظ سے ظاہر ہے۔ وہ میون سے مگر روایات ذکر کرتا ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا (اس سے مگر روایات ذکر) نہیں کرتا نیز شفہ راویوں میں سے کوئی راوی اس کی ان روایات کی متابعت نہیں کرتا۔

اور ابن جوزیؒ نے "موضوعات" میں خطیب بغدادیؒ کے طریق سے اس کا ذکر کیا ہے۔ اور امام سیوطیؒ ۸۵۷ نے "اللائی" میں اس کا ذکر کیا ہے۔

۲۰ - زَبَّنُوا مَوَانِدَكُمْ بِالْبَقْلِ؛ فَإِنَّهُ مُطْرَدٌ لِّلشَّيْطَانِ مَعَ التَّسْمِيَةِ

دستِ خوان کو سبزیوں سے سجا کرو۔ اس سے اور بسم اللہ پڑھنے سے شیطان بھاگ جاتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو عبد الرحمن بن نصر و مشتیؒ نے "الغواہ" ۸۶۷ میں، ابو قیمؒ نے "اخبار امیان" ۷۷۷ میں اور ان کے علاوہ (کافی دوسری نے) علاء بن مسلم کے واسطے ہے اس نے اسماعیل بن مغراہ کسانی سے اس نے ابن عباسؓ سے اس نے بد سے اس نے مکحول سے اس نے ابو امامۃ سے مرفوعاً بیان کیا۔

میں کہتا ہوں: یہ حدیث موضوع ہے، اس کا اصل سبب علاء راوی ہے۔ امام ذہبیؒ نے "میزان الاعتدال" میں ازوی کا قول ذکر کیا ہے کہ علاء راوی سے روایت کرنا درست نہیں اس لئے کہ وہ جو حدیث بھی بیان کرتا اسے کچھ خیال نہ ہوتا تھا کہ وہ کیا بیان کر رہا ہے۔ این ظاہر نے کہا کہ وہ احادیث وضع کیا کرتا تھا۔ این جہانؓ کتھے ہیں کہ وہ شفہ راویوں سے وضع کرتا تھا۔ اور ابن حبانؓ کا تمام قول جیسا کہ "تمذیب" میں ہے اس سے دلیل پکڑنا جائز نہیں۔ اس حدیث کے ساتھ امام سیوطیؒ نے اپنی کتاب "جامع" کو عیوب ناک کیا ہے۔ اس نے "ضعفاء" میں ابن حبانؓ کے طریق اور دہلمیؒ نے "مسند الفردوس" میں ابو امامۃ سے روایت کیا ہے اس کے شارح امام مناویؒ کا قول ہے کہ اس حدیث میں اسماعیل بن عیاش راوی مختلف نیز

ہے جو بودن سنان سے روایت کرتا ہے۔ امام ذہبیؒ نے اس کا ذکر "ضعفاء" میں کیا ہے اور ابو حیمؒ نے اس سے روایت کیا ہے اور اس نے دہلمیؒ سے بالصراحت لیا۔ اگر وہ اس روایت کو اس کی طرف منسوب کر دتا تو نہایت مناسب تھا۔

میں کہتا ہوں : شارح امام مناویؒ نے دور کا راستہ اختیار کیا ہے۔ دراصل حدیث کی علت کا سبب وہ راوی ہیں جو ان روایات سے یقینے ہیں۔ جن کا اس نے ذکر کیا ہے جیسا کہ آپ معلوم کر پکھے ہیں۔ نیز ابن جوزیؒ نے اس کو "موضوعات" میں ابن حبان کے طریق سے اس نے علاء بن مسلم سے بیان کیا ہے۔ پھر ابن جوزیؒ نے کہا کہ اس حدیث کا اصل نہیں ہے، علاء راوی احادیث وضع کرتا ہے..... لیکن امام سیوطیؒ نے "اللائل" ۸۸۔ میں اس کا تعاقب کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس حدیث کو امام ترمذیؒ نے روایت کیا ہے۔

میں کہتا ہوں : یہ تعاقب بے فائدہ ہے جب کہ راوی کا محروم ہونا ثابت ہے۔ امام ترمذیؒ کا اس سے روایت کرنا اس کی تعدل صیغہ کر سکتا۔ امام ترمذیؒ کے روایات میں کتنے راوی ایسے ہیں جو محروم اور مشتمل ہیں جیسا کہ حدیث کے راویوں کے حالات کا علم رکھنے والوں سے یہ بات مخفی نہیں ہے۔

پھر امام سیوطیؒ نے "اللائل" میں اس کی تقویت کے لئے ایک "وسرا طریق" واحد بن استعج سے مرفوع ذکر کیا۔ اس میں حسن بن شبیب مکتب کے پارہ میں امام ذہبیؒ نے "میزان" میں کہا کہ اس حدیث کی آفت یعنی راوی ہے۔ ابن عدیؒ نے اس کے پارہ میں کہا کہ یہ راوی شفہ راویوں سے باطل یا تمیں روایت کرتا ہے اور ابن القیمؒ نے "النثار" ۸۹۔ میں یقین کے ساتھ کہا ہے کہ یہ حدیث من گھڑت ہے انسوں نے اس حدیث کو ایسے امورِ کلیبے کے ساتھ تنیسہ کرتے ہوئے کہا ہے، جن کے ساتھ حدیث کے موضوع ہونے کا علم ہوتا ہے۔ پھر امام ابن القیمؒ نے ۹۰۔ کہا ہے کہ حدیث کے موضوع ہونے سے مراد کسی حدیث کا تفتح ہونا اور باعث استزاء ہونا ہے چنانچہ یہ حدیث بھی ان سے ہے۔

## ۲۱ - حَسْبِيْنِ مِنْ سُؤَالِيْ عِلْمٌ بِعَالَىٰ.

بُخْتے سوال کرنے سے یہ بات کفایت کرتی ہے کہ وہ میرے حال کو جانتا ہے۔

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، بعض محدثین نے اس کو حضرت ابراہیم علیہ السلام کا قول قرار دیا ہے۔ دراصل یہ روایت اسرائیلی روایات سے ہے، مرفوعاً اس کا کچھ اصل نہیں۔ چنانچہ امام بغویؒ نے سورت انبیاء کی تفسیر میں اس کے ضعف کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ کعب احبار سے محقق ہے کہ جب حضرت ابراہیم علیہ السلام کو مخفیت کی وساطت سے الگ میں پہنچ دیا گا تو آپ سے جریل علیہ السلام طے اور دریافت کی۔ اے ابراہیم! کیا تجھے (مد کی) ضرورت ہے؟ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جواب دیا، آپ کی ضرورت نہیں۔ جریلؑ نے کہا، تو پھر اپنے پروردگار سے سوال کیجئے۔ اس پر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے فرمایا، بُخْتے سوال کرنے سے یہ بات کفایت کرتی ہے کہ وہ میرے حال سے باخبر ہے۔

چنانچہ بعض لوگ جنوں نے حکمت و فلسفہ کے میدان میں صوفیاء کے طریق پر اس سنتی کا ذکر کیا تو کہ دیا کہ اللہ سے سوال کرنا دراصل اللہ پر الزام وہا ہے کہ وہ ہمارے حال سے بے خبر ہے اور یہ بست بڑی گمراہی ہے۔ بھلا آپ ہماسیں کیا حضرت ابراہیم علیہ السلام اور تمام انبیاء علیہ السلام جنوں نے اپنے پروردگار سے مخالف تم کے سوال کئے وہ اپنے پروردگار کے بارہ میں یہ رائے رکھتے ہیں کہ ہمارے پروردگار کو ہم کرنیں، دیکھئے! یہ حضرت ابراہیم علیہ السلام ہیں جو یہ دعا کرتے ہیں۔

رَبَّنَا إِنَّنِي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِنِي بِوَادٍ غَيْرِ ذَيِّ زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ  
الْمُغْرِمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْتَدَةَ مِنْ النَّاسِ تَهْوَى إِلَيْهِمْ  
وَأَذْقِنْهُمْ مِنَ الشَّرَّاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ... (ابراهیم ۳۷)

یہ سب دعا میں ہیں اور کتاب و سنت میں انبیاء علیہم السلام کی دعا میں بے شمار ہیں۔ غالباً وہ شخص جو اس بات کا قائل ہے جس کی طرف پسلے اشارہ کیا گیا ہے (کہ

اللہ سے سوال کرنا دراصل اللہ پر الزام رہتا ہے کہ وہ ہمارے حال سے بے خبر ہے۔) درحقیقت وہ اس بات سے بے خبر ہے کہ اللہ پاک سے تصرع سے دعا کرنا اور اس سے الجھا کرنا دراصل بہت بڑی عبادت ہے کہ جس حاجت کا سوال کیا ہے اس کی ماہیت سے نظر کو نیچا رکھا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”دعا دراصل عبادت ہی ہے“ ۹۰۔ پھر آپؐ نے اس ارشادِ اللہ کی تلاوت فرمائی۔

وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِنِي سَيَأْخُذُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ۔ (غافر: ۶۰)

اور تمہارے پروگرگار کا اعلان ہے کہ تم مجھ سے دعا کرو، میں تمہاری دعا قبول کروں گا۔ بلاشبہ جو لوگ میری عبادت سے روگردانی کرتے ہیں وہ شتابِ جنم میں ذلت کے ساتھ داخل ہوں گے۔

یہ اس لئے کہ اللہ سے دعا کرنے سے بندے کی عبودیت، اس کی ضرورت ۹۱۔ اور اس کی مسکن کا اطمینان ہوتا ہے پس جس شخص نے اللہ تعالیٰ سے دعا کرنے سے اعراض کیا گیوا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کی عبادت سے اعراض کیا۔

بلاشبہ اسی احادیث کثرت کے ساتھ مروی ہیں جن میں تاکید کرتے ہوئے دعا کی جانب رغبت ولائی گئی ہے اور دعا مانگنے کا حکم دیا گیا ہے یہاں تک کہ ارشادِ نبوی ہے ”جو شخص اللہ تعالیٰ سے دعا نہیں کرتا اللہ اس پر ناراض ہو جاتے ہیں“ ۹۳۔

امام حاکمؓ نے اس حدیث کو صحیح کہا ہے نیز حافظ ذہبیؓ نے امام حاکمؓ کی موافقت کی ہے اور حدیث بھی حسن ہے نیز ارشادِ نبوی ہے ”اللہ سے ہر چیز کا سوال کرو یہاں تک کہ جوئے کے تصریح کا بھی اسی سے سوال کرو اس لئے کہ اگر اللہ اس کو اس کے لئے سیا نہیں فرمائے گا تو وہ میسر نہیں آ سکے گا“ ۹۴۔ اس حدیث کا شاہدِ انسؓ کی حدیث ہے جو کہ ترددی میں ہے ۹۵۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ مذکورہ کلام جس کو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف مشروب کیا گیا ہے اس قسم کے کلمات تو ایک ایسے عام مسلمان کی زبان سے صادر نہیں ہو سکتے جو اسلام میں دعا کے مقام سے آشنا ہے۔ تو (سوال یہ ہے کہ) اس قسم کے کلمات اس انسان کی زبان پر کیسے آ سکتے ہیں جو اسلام کی نعمت کا اطمینان کرتے

ہوئے فرماتا ہے کہ "اللہ پاک نے ہمارا نام مسلمان رکھا ہے۔"  
نیز اس حدیث کو ابن عراقؑ نے "تذییل الشریعہ الرفعہ عن الاخبار الشنیعہ  
الموضوعة" میں ذکر کیا ہے اور نقل کیا ہے کہ شیخ الاسلام امام ابن تیمیہؓ نے اس  
حدیث کو موضوع کیا ہے۔ ۹۶

## ۲۲ - تَوَسَّلُوا بِجَاهِنِي؛ فَإِنَّ جَاهِنِي عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمٌ.

تم میرے مقام کا وسیلہ اختیار کرو یقیناً میرا مقام اللہ کے نزدیک عظیم ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث بے اصل ہے، شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے "القاعدۃ الجلیہ" میں  
اس مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے فرمایا ہے، اس میں کوئی شہر نہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ  
 وسلم کا مقام اللہ کے ہاں بہت بڑا ہے چنانچہ اللہ پاک نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا  
ذکر کرتے ہوئے فرمایا ہے:-

وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِهَّاً ۖ ۹۷۔

اور وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بڑے معزز تھے۔

اور ظاہر ہے کہ ہمارے خیربر حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم یقیناً موسیٰ علیہ  
السلام سے افضل ہیں تو بلاشبہ آپؐ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے ہاں حضرت موسیٰ علیہ السلام  
سے زیادہ معزز ہوں گے جب کہ یہ ایک الگ مسئلہ ہے۔ اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم  
کے جاہ و جلال کے ساتھ وسیلہ اختیار کرنا بالکل دوسرا مسئلہ ہے ان دونوں کو ایک  
دوسرے ہے ملانا مناسب نہیں جیسا کہ بعض نے ان دونوں کو اکھننا کر دیا ہے۔ اس  
لئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے مقام و مرتبہ کے ساتھ وسیلہ کھدا ایسا عمل ہے کہ  
جو شخص اس کاقصد کرتا ہے وہ سمجھتا ہے کہ اس طرح وسیلہ پکڑنے سے اس کی دعا  
تیول ہونے کی زیادہ امید ہے لیکن یہ ایسا سبب ہے جس کو عقل کے ذریعہ معلوم کرنا  
ممکن نہیں اس لئے کہ یہ ان پوشیدہ امور سے ہے جن کے اور اک سے عقل قاصر  
ہے تو پھر صحیح نقل کا علم ضروری ہے تاکہ دلیل ہو سکے لیکن صحیح نقل موجود نہیں  
ہے۔

اس لئے کہ وہ احادیث جن میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ وسیلہ پکڑنے کا ذکر ہے وہ دو قسم کی ہیں، کچھ صحیح اور کچھ ضعیف ہیں۔ صحیح سے مدعای ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ صحابہ کرام نے بارش طلب کرنے میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا وسیلہ اختیار کیا اور ایک اندھے انسان نے آپ کی ذات کو وسیلہ لیا۔ برعکس یہ تو آپ کی دعا کے ساتھ وسیلہ اختیار کیا گیا ہے آپ کی شخصیت اور مقام کا وسیلہ نہیں لیا گیا لیکن آپ کے سبق اعلیٰ کی طرف منتقل ہونے کے بعد آپ بھی دعا کے ساتھ بھی وسیلہ پکڑنا ممکن نہ رہا۔ اسی طرح آپ کی وفات کے بعد آپ کے مقام کے ساتھ وسیلہ پکڑنا بھی ممکن نہ رہا اور نہ اس کا کچھ جواز رہا۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ صحابہ کرام نے حضرت عمرؓ کے دورِ خلافت میں بارش کی دعا کرانے میں آپ کے بھائی عباسؓ کا وسیلہ پکڑا تھا اور آپ کا وسیلہ نہیں لیا تھا۔ اس لئے کہ صحابہ کرام شروع وسیلہ کی حقیقت کو خوب سمجھتے تھے اور شروع وسیلہ آپ سے آپ کی زندگی میں دعا کرانا ہے۔ لیکن وجہ ہے کہ صحابہ کرام نے آپ کی وفات کے بعد آپ کے بھائی دعا کا وسیلہ اختیار کیا ہے اس لئے کہ یہ وسیلہ جائز اور ممکن تھا۔ اسی طرح یہ بھی متقول نہیں کہ کسی اندھے نے اس ”اندھے انسان“ کی دعا کا وسیلہ اختیار کیا ہو۔ اس لئے کہ اصل راز اس اندھے کے اس قول میں نہیں ہے (جس میں اندھے نے کہا) ”اے اللہ! میں تجوہ سے سوال کرتا ہوں اور تمیری بارگاہ میں تمیرے نبیؐ کو متوجہ کرتا ہوں“ بلکہ اصل راز رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا دعا کرنا ہے جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے دعا کرنے کا وعدہ فرمایا اور آپ نے اس کے حق میں دعا کرتے ہوئے فرمایا ”اے اللہ! میرے حق میں اس کی سفارش قبول فرا اور اس کے حق میں میری سفارش قبول فرماء“ یعنی میرے بارہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا قول فرماتے ہوئے میری دعا قول فرماء۔ پس اس حدیث کا مضمون دعا کے گرد گھوم رہا ہے۔ جیسا کہ مذکورہ مختصری وضاحت کی روشنی میں قارئین کرام کے سامنے اصل حقیقت واضح ہو رہی ہے اس لحاظ سے اس حدیث کا ہرگز اس وسیلہ کے ساتھ کچھ تعلق نہیں ہے جو اپنی طرف سے بنا لیا گیا ہے اسی لئے امام ابوحنیفہؓ نے اس کا انکار کیا ہے۔

**امام ابوحنیفہ کا قول:** "میں کہوں سمجھتا ہوں کہ اللہ سے اللہ کے علاوہ کسی اور کا وسیلہ لا کر سوال کیا جائے۔" درختار اور دیگر کتب حنفیہ میں اسی طرح مذکور ہے۔

**وسیلہ کے بارہ میں ایک شبہ اور اس کا رد**

**کوثری کا قول:** امام شافعی کا امام ابوحنیفہ کے ساتھ وسیلہ پکڑنا "تاریخ بغداد" کے شروع میں صحیح سند کے ساتھ مذکور ہے ۹۸۔ یہ قول نہ صرف مبالغہ آمیز ہے بلکہ کوثری کے مغالطات میں سے ایک مغالطہ ہے۔ اشارہ اس کا علم اس حکایت سے ہو رہا ہے جس کو خطیب بغدادی ۹۹ نے عمر بن اسحاق کے طریق سے بیان کیا اس نے کہا، "میں علی بن میمون نے بتایا اس نے کہا کہ میں نے امام شافعی سے سنا۔

**امام شافعی کا قول:** کہ "میں امام ابوحنیفہ کے ساتھ تحرک حاصل کرتا ہوں اور روزانہ ان کی قبر کی زیارت کے لئے آتا ہوں جب مجھے کوئی ضرورت لاحق ہوتی ہے تو وہ رکعت نفل ادا کرتا ہوں اور امام ابوحنیفہ کی قبر پر جاتا ہوں۔ قبر کے پاس کھڑے ہو کر میں اللہ تعالیٰ سے اپنی ضرورت کا سوال کرتا ہوں کچھ زیادہ وقت نہیں گزرتا کہ میری ضرورت پوری ہو جاتی ہے" لیکن یہ حکایت نہ صرف بخلاف سند ضعیف ہے بلکہ باطل ہے اس لئے کہ عمر بن اسحاق بن ابراہیم مشور راوی نہیں ہے اور رجال کی کتابوں میں بھی اس کا ذکر نہیں ہے۔

اور ممکن ہے کہ اس عمر سے مراد عمر بن اسحاق بن ابراہیم بن حمید بن سکن ابو محمد تیونی ہو، جن کے خطیب بغدادی نے حالات بیان کئے ہیں ۱۰۰ اس نے ذکر کیا ہے کہ اس سے مراد بخاری ہے۔ جو ۴۳۷ میں جب حج کرنے آیا تو بغداد میں بھی آیا اور اس کے بارہ میں جرح و تعدیل کا ذکر نہیں کیا پس وہ بھجوں الحال ہے لیکن یہ محل ہے کہ اس سے مراد وہ ہو اس لئے کہ اس کے شیخ علی بن میمون کی وفات اکثر اقوال کے لحاظ سے ۷۲۷ ہے اس لحاظ سے ان دونوں کی وفات کے درمیان تقریباً سوال کا فاصلہ ہے پس ممکن نہیں کہ اس نے اس کو پایا ہو۔

بمرحال یہ روایت ضعیف ہے اس کی صحت پر دلیل موجود نہیں اور شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ نے "اقتضاء المراط المستقيم" میں اس روایت کا مفہوم ذکر کر کے اس

کو باطل ثابت کیا ہے چنانچہ وہ فرماتے ہیں: ام:

**شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا قول:** یہ روایت جھوٹی ہے جو شخص روایت الحدیث کے ساتھ تعلق رکھتا ہے اس پر اس کا کذب ظاہر ہے۔ اس لئے کہ امام شافعیؓ جب بغداد میں آئے تو بغداد میں الی کوئی قبر نہ تھی جس کے ہاں دعا کے لئے آنے جانے والے لوگوں کا تماشا بندھا رہتا ہوا بلکہ امام شافعیؓ کے زمانہ میں یہ بات معلوم نہیں ہے اور امام شافعیؓ نے حجاز، مکہ، شام، عراق اور مصر میں انبیاء علیهم السلام، صحابہ کرامؓ اور تابعین عظامؓ کی قبور کو دیکھا کہ ان کے اور دوسرے لوگوں کے نزدیک ان قبور میں مدفون لوگوں میں سے کسی ایسے بھی تھے جو امام ابوحنیفہؓ اور ان جیسے علماء سے کمیں افضل تھے تو کیا وجہ ہے کہ امام شافعیؓ نے ان قبور کا قصد نہیں کیا صرف امام ابوحنیفہؓ کی قبر کا رخ کیا ہے؟ نیز امام ابوحنیفہؓ کے شاگردان عظام ابی یوسفؓ، محمدؓ رقرؓ، حسن بن زیادؓ اور ان کے دور کے لوگ نہ امام ابوحنیفہؓ اور نہ ہی کسی دوسرے کی قبر کی زیارت کا قصد کرتے تھے۔ نیز امام شافعیؓ کی کتب سے ثابت ہے جس کا پہلے بھی ذکر ہو چکا ہے کہ قبور کی تنظیم کرنا کمرہ ہے کہ کمیں فتنے میں نہ جلا ہو جائیں اور اس قسم کی حکایات وہ لوگ وضع کرتے ہیں جن کا دینی علوم سے ہرگز کچھ واپس نہیں ہے اور پھر اس قسم کی کہانیاں ایسے بھول حال لوگوں سے نقل کی جاتی ہیں جن کا کچھ اتا پڑے نہیں ہوتا۔

۲۳ - اللَّهُ الَّذِي يُعِيشُ وَيُمْتَدُ، وَهُوَ حَىٰ لَا يَمُوتُ، إِغْفِرْ لِأُمَّةٍ فَاطِمَةٌ بَتْتِ أَسَدٍ، وَلَقِنَتْهَا جُحْجَتَهَا، وَوَسِعَ عَلَيْهَا مَدْخَلَهَا، بِحَقِّ نَبِيِّكَ وَالْأَبْيَاءِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنِي؛ فَإِنَّكَ أَرَحَمُ الرَّاحِمِينَ ...

اللہ تعالیٰ وہ ہے جو زندہ کرتا ہے نیز مارتا ہے اور وہ ہمیشہ زندہ ہے اس پر موت طاری نہیں ہو گی (اے اللہ!) میری والدہ فاطمہ بنت اسد کو معاف فرمای۔ اور اس کو دلیل کی تلقین فرمای، اس کے داخل ہونے کی جگہ یعنی قبر کو اس پر فراخ فرمای اپنے نبیؐ اور ان انبیاءؓ

کے طفیل جو مجھ سے پہلے ہوئے ہیں۔ یقیناً آپ تمام رحم کرنے والوں میں سے زیادہ رحم کرنے والے ہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، اسے امام طبرانی نے "الکبیر" اور "الادسط" میں بیان کیا اور اس کے طریق سے ابو قیم نے "الحلید" ۴۲ میں بیان کیا۔ امام طبرانی نے کہا کہ ہمیں احمد بن حماد زغبہ نے حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں روح بن صلاح نے حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں سفیان ثوری نے حدیث بیان کی، اس نے عاصم احول سے، اس نے انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت بیان کی۔ انسوں نے کہا کہ جب فاطمہ بنت اسد بن ہاشم، حضرت علیؑ کی والدہ فوت ہوئی تو آپؐ نے امام زید، ابو ایوب انصاری، عزؑ بن خطاب اور سیاہ رنگ کے ایک نوجوان کو بلایا کہ وہ قبر کی کھدائی کریں جب قبر کھودی جا چکی تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اس میں داخل ہوئے اور لیٹ گئے تو آپؐ نے فرمایا۔۔۔۔۔ مکمل حدیث بیان کی۔

امام طبرانی نے کہا کہ اس حدیث کی سند میں روح بن صلاح راوی متفرد ہے۔ میں کہتا ہوں: اسی طرح امام یعنی نے "مجموع الزوائد" ۳۴۵ میں بیان کیا کہ اس حدیث کی سند میں روح بن صلاح راوی ہے جس کو ابن حبان اور امام حاکم نے ثقہ قرار دیا ہے حالانکہ اس میں ضعف پایا جاتا ہے اور اس کے باقی روایات صحیح کے روایہ ہیں۔ امام یعنی کا یہ قول کہ "اس کے باقی روایات صحیح کے روایہ ہیں" غایت درجہ مکمل نظر ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ زغب صحیح (کتب) کے روایات سے نہیں ہے۔ صرف امام نسائی نے اس سے روایت بیان کی ہے۔

میں کہتا ہوں: اس سے معلوم ہوا کہ وہ فی نفسه ثقہ ہے اب روح بن صلاح کے حال پر غور کرنا باقی ہے اور وہ اس روایت کے بیان کرنے میں اکسلہ ہے جیسا کہ طبرانی نے بیان کیا اور اس کو ابن حبان اور امام حاکم نے ثقہ قرار دیا جیسا کہ امام یعنی نے ذکر کیا ہے۔ لیکن اس کا ضعف طبرانی کے قول سے ان دونوں کے قول کی نسبت وہ سبب کی وجہ سے وزنی ہے۔

**پہلا سبب:** یہ ہے کہ انہوں نے جرح کی ہے اور جرح کو تعدل سے بلوغ اٹھا  
شرط کے مقدم رکھا جاتا ہے۔

**دوسرा سبب:** یہ ہے کہ ابن حبانؓ اس کی توفیق میں قابل ہیں اس لئے کہ  
وہ کثرت کے ساتھ بھول روایوں کو ثقہ قرار دے دیتے ہیں۔ یہاں تک کہ بعض ایسے  
رواۃ جن کے پارہ میں وہ خود صراحت کرتے ہیں کہ ان رواۃ کا مجھے کچھ علم نہیں کہ  
وہ کون ہیں؟ اور نہ ان کے والد کا علم ہے کہ کون ہے؟ ان کی بھی توفیق کر دیتے  
ہیں۔ جیسا کہ ابن عبد المادیؓ نے ”الصارم المنکری“ میں اس کا ذکر کیا ہے اور اس  
کی بعض مثالیں ”الرد علی التعقب الخیث“ میں بھی مذکور ہیں۔ ۱۰۳

نیز ابن حبانؓ کی طرح امام حاکمؓ بھی قابل ہیں یہ بات ان لوگوں پر مختینی نہیں  
جو رجال اور تراجم کے فن سے گمرا رابط رکھتے ہیں لہذا مقام تعارض میں ان کے  
قول کا کچھ وزن نہیں یہاں تک کہ اگر کسی روایت کے پارہ میں جرح بہم بھی ہو اور  
اس کے کسی سبب کا ذکر نہ بھی ہو تو تب بھی ابن حبانؓ اور امام حاکمؓ کی تعدل پر اس  
کو غلبہ ہو گا۔ لیکن اگر جرح واضح ہو جیسا کہ ابن صلاح روایت کے پارہ میں جرح  
 واضح ہے۔ (تو پھر صورت مختلف ہو گی) چنانچہ ابن عدیؓ نے اس کو ضعیف کہا ہے اور  
ابن یوسف نے کہا ہے کہ اس سے مکر روایات مروی ہیں۔ امام دارقطنیؓ نے اس کو  
کو فن حدیث میں ضعیف قرار دیا۔ ابن مأکولاؓ کا قول ہے کہ محدثین نے اس کو  
ضعیف کہا ہے اور ابن عدیؓ نے اس سے دو احادیث ذکر کرنے کے بعد کہا کہ اس  
روایت سے کثرت کے ساتھ روایات مروی ہیں بعض میں نکارت ہے۔

تقاریں کو علم ہو رہا ہے کہ انہیں جرح کی عبارتیں اس روایت کو ضعیف قرار  
دینے میں متفق ہیں اور اس کا سبب انہوں نے یہ بتایا ہے کہ اس کی بیان کردہ  
روایات مسکرو ہیں۔ پس اس وصف کا روایت جب مسکر حدیث کے بیان کرنے میں متفق  
ہو تو اس کی حدیث قابل جلت نہیں ہوتی۔ پس اس وضاحت کے بعد ان انہیں کی  
توفیق سے (جن کا ذکر پسلے گز چکا ہے) صرف وہی شخص دعوکر کہا سکتا ہے جو اس  
علم سے ناقص ہے یا پھر اسے کوئی ذاتی فائدہ نہ ہے۔

بیان کردہ وضاحت سے منصف مزاج انسان کے سامنے یہ بات واضح ہے کہ

شیخ زاہد کوثری نے جب اس حدیث پر محتکو کی ہے تو اس فتنے کے ساتھ اضافہ نہیں کیا۔ کوثری نے اس حدیث کو قوی ثابت کرنا چاہا ہے جب کہ اس نے روح بن ملاج راوی کے بارہ میں صرف اس کی توثیق پر اتفاقہ کیا ہے اور بحث کرتے ہوئے معمولی سا اشارہ بھی نہیں کیا کہ اس کو ضعیف کرنے والے کثرت سے ہیں اور بحثت ان کے زیادہ ثقہ ہیں جنہوں نے اس کو ثقہ قرار دیا ہے۔ ۴۵

کوثری کا حال عجیب ہے کہ باوجودیکہ یہ شخص علم میں فراوانی رکھتا ہے لیکن اس پر خواہشِ نفس، انصار اللہ اور الہمداد کے خلاف عصیت غالب ہے۔ چنانچہ وہ اہلِ حدیث پر زیادتی کرتے ہوئے انہیں حشویہ قرار دیتا ہے۔ ۴۶ اہلِ ملاحظہ فرمائیں کہ وہ ابن حبان پر اعتماد کرتے ہوئے اس حدیث کی تقویت کی طرف رجحان رکھتا ہے لیکن اس وقت جب کہ حدیث انصار اللہ کے خلاف ہو۔ اور جب حدیث خود اس کے خلاف ہو اس کے حق میں نہ ہو تو اس حدیث کو رد کروتا ہے اگرچہ ابن حبان نے اس کو صحیح کہا ہو یا اس کے راویوں کو ثقہ قرار دیا ہو۔ اس کی ایک مثال ملاحظہ فرمائیں، وہ حدیث جس میں ناپاک جوتوں کے اتارتے کے بعد نبی صلی اللہ علیہ وسلم برابر نماز ادا فرماتے رہے اور جس کو ابن حبان اور امام حاکم نے اپنی صحیحین میں ذکر کیا ہے۔ اس کے بارہ میں کوثری نے کہا ہے کہ امام حاکم اور ابن حبان کا حدیث کو صحیح قرار دینے میں تسال مشور ہے۔ ۴۷ اس کے ساتھ ملاحظہ فرمائیں کہ انہوں نے اوقاع کی حدیث کو ضعیف کہا ہے۔ بلاشبہ یہ حدیث ضعیف ہے اور ان کی رائے صائب ہے۔ ۴۸ اس حدیث کو ضعیف قرار دینے میں کوثری نے کہا ہے کہ اس حدیث کا راوی عبد اللہ بن عمرہ راوی مجہول ہے۔ مزید "تعليق" میں کوثری کہتا ہے ۴۹ البتہ ابن حبان نے اس کو ثقہ راویوں میں ذکر کیا ہے لیکن اس بارہ میں ابن حبان کا طریق یہ ہے کہ وہ ایسے راویوں کو جن کی جریح پر اطلاع نہیں ہے۔ ثقہ راویوں میں ذکر کروتا ہے لیکن ابن حبان کا اس کو ثقہ راویوں میں ذکر کرنا دیگر محدثین کے نزدیک اس کو مجہول راویوں کی فرست سے نہیں نکال سکتا۔ چنانچہ ابن حجر نے "لسان المعنی" میں ابن حبان کے شذوذ کا رد کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: کوثری کی ان باتوں سے معلوم ہوا، اس کا نہ ہب یہ ہے کہ وہ

ابن حبان اور امام حاکم کی توثیق پر اعتقاد نہیں کرتا اس لئے کہ دونوں توثیق میں قابل ہیں تو پھر اس کے لئے کیسے درست ہے کہ وہ اس حدیث کو درست قرار دے جو ہمارے ذیر بحث ہے؟ صرف اس بنا پر امام حاکم اور ابن حبان نے اس کے راوی روح بن صلاح کی توثیق کر دی ہے خاص طور پر جب کہ ان کے علاوہ دیگر محدثین نے جو رجال کے علم میں ان سے زیادہ ماهر ہیں اس کو ضعیف کہتے ہیں۔ تعجب ہے، اللہ! اگر نہیں عصیت نہ ہوتی تو کوثری کبھی بھی ایسی غلطی کا ارتکاب نہ کرتا۔ اے اللہ! ہمیں صرف حق کی عصیت عطا فرماؤ وہ حق جہاں بھی ہو۔

۲۳ - مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ إِلَى الصَّلَاةِ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسأَلُكَ بِحَقِّ السَّائِلِينَ عَلَيْكَ، وَأَسأَلُكَ بِحَقِّ مَنْشَائِي هَذَا، فَإِنِّي لَمْ أَخْرُجْ أَشْرَا وَلَا يَظْرَا. أَقْبَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِوَجْهِهِ، وَاسْتَغْفَرَ لَهُ أَلْفُ مَلَكٍ.

جو شخص گھر سے نماز ادا کرنے کے لئے نکلا اور اس نے کہا، اے اللہ! میں تجھ سے ان سائلین کے طفیل سوال کرتا ہوں جو تجھ سے مانگتے ہیں اور میں تجھ سے اپنے اس چلنے کے طفیل سوال کرتا ہوں بے شک میں فخر اور سمجھر سے نہیں نکلا ہوں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ اس پر اپنے چہرے کے ساتھ متوجہ ہوتے ہیں اور اس کے حق میں ایک ہزار فرشتے مغفرت کی دعا کرتے ہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، اس حدیث کو لین ماجہ ملا، امام احمد رض اور امام بنوی رض نے علی بن جحد سے روایت کیا ہے اور ابن القیس رض نے قصیل بن مرزوق کے طریق سے اس نے عطیہ عونی سے اس نے ابوسعید خدرا رض سے مرغنا میان کیا لیکن اس کی سند دو سبب سے ضعیف ہے۔

**پسلا سبب:** یہ ہے کہ قصیل بن مرزوق کو ایک جماعت نے ثقہ اور دوسروں نے ضعیف کہا ہے اور کوثری نے اپنے مقالات رض میں کہا ہے کہ ابو حام

نے اس حدیث کو ضعیف کہا ہے لیکن ان کے علاوہ کسی اور نے اس کو ضعیف قرار نہیں دیا اور ان کی جرح مفتر نہیں ہے بلکہ بستی نے اس کو ثقہ قرار دیا ہے۔ لیکن کوثری کے قول میں چند واضح اخلاط ہیں:-

**پہلی غلطی:** اس کا یہ کہنا کہ اس کو ابو حاتمؓ کے علاوہ کسی دوسرے نے ضعیف نہیں کہا، باطل ہے اور میں نہیں سمجھتا کہ اس قسم کی بات کوثری ہمیشے مغض پر مختین رہے؟ اس لئے کہ "تذمیب" میں اس کے مؤلف نے (یحییٰ بن مرزوق کے حالات میں ان محمدیں کے اقوال بیان کرنے کے بعد جنہوں نے اس کو ثقہ قرار دیا) کہا ہے کہ ابن الی حاتمؓ نے اپنے باپ سے ذکر کیا کہ یہ راوی صالح الحدیث ہے، صدقہ ہے اور کثرت کے ساتھ وہم کرتا ہے اس کی حدیث لقول کی جائے۔ ابن الی حاتمؓ کتنے ہیں، میں نے کہا، اس کے ساتھ جنت پکڑی جائے۔ انہوں نے کہا، نہیں۔

"امام نسائی" نے اسے ضعیف کہا اور مسعود نے امام حاکمؓ سے روایت کیا کہ وہ صحیح کی شرط پر نہیں ہے اور مسلم پر عیوب لگایا گیا ہے جب کہ اس نے اس سے روایت کی ہے اور ابن حبانؓ نے "الشمات" میں کہا کہ وہ خطا کرتا ہے اور "ضعفاء" میں کہا کہ وہ ثقہ راویوں پر خطا کرتا ہے اور عطیہ سے موضوع روایات بیان کرتا ہے۔

پس آپ معلوم کر رہے ہیں کہ اس کو ابو حاتم کے ساتھ ساتھ امام نسائی، امام حاکمؓ اور ابن حبانؓ نے بھی ضعیف کہا ہے حالانکہ وہ دونوں ثقہ قرار دینے میں تسلیم اختیار کرنے والوں میں سے ہیں پہلے بھی یہ بات گزر چکی ہے۔

**دوسری غلطی:** اس کا قول کہ اس پر جرح مفتر نہیں ہے یہ بھی ناقابل تسلیم ہے بلکہ ابو حاتمؓ کے کلام میں (جس کو میں نے نقل کیا ہے) جرح مفتر ہے اور اس کا یہ کہنا کہ وہ کثرت کے ساتھ وہم کرتا ہے اور حافظ ابن حجر نے اس قول پر اعتراض کرتے ہوئے ان کے حالات میں کہا ہے کہ وہ صدقہ ہے اور وہم کرتا ہے۔ پس جو مغض حدیث میں کثرت کے ساتھ وہم کرتا ہو تو بلاشبہ اس کی حدیث قابل جنت نہیں ہے۔ یہ بات اصول حدیث میں ثابت شدہ ہے۔

**غلطی:** اس کا یہ کہنا کہ بستی نے اس کو ثقہ کہا ہے۔

میں کہتا ہوں : بستی سے مراد ابن حبان ہے اور آپ قبل ازیں معلوم کر کے ہیں کہ ابن حبان کے اس میں دو قول ہیں کبھی اس کا ذکر نہ راویوں میں اور کبھی ضعیف راویوں میں کیا ہے اور ضعیف کرنے پر اعتقاد کرنا مناسب ہے اس لئے کہ ابن حبان نے اس میں اس کے ضعیف ہونے کا سبب بیان کیا ہے اور جرح مفسر کو تقدیل پر مقدم رکھا جاتا ہے جیسا کہ علم اصولِ حدیث میں یہ قاعدہ مسلم ہے۔

**دوسرा سبب :** حدیث کو ضعیف قرار دینے کا دوسرا سبب یہ ہے کہ حدیث عطیہ عومنی سے مروی ہے اور وہ ضعیف ہے حافظ ابن حجرؓ کا "تقریب" میں قول ہے کہ عطیہ عومنی صدقہ ہے کثرت کے ساتھ خطا کرتا ہے اور وہ شیعی مدرس راوی ہے پس اس جرح مفسر کو ان محدثین کے قول پر مقدم کیا جائے گا جو اس کو ثابت کرتے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ قلیل تعداد میں ہیں اور پھر انہوں نے جمصور ائمہ کی مخالفت کی ہے جنہوں نے اس کو ضعیف کہا ہے ان کے اقوال "تذہیب التذہیب" میں موجود ہیں اور حافظ ابن حجرؓ کی جس عبارت کو میں نے "تقریب" کے خواہی سے نقل کیا ہے وہ دراصل ان اقوال کا خلاصہ ہے۔ یہ بات ان لوگوں پر مخفی نہیں ہے جو اس علم کی بصیرت رکھتے ہیں اس لئے ہم طویل کلام کرنے سے گریز کر رہے ہیں۔ اسی لئے امام ذہبیؓ نے "میزان" میں یقین کے ساتھ اس کو ضعیف قرار دیا ہے البتہ اس کا مدرس ہوتا، اس مقام پر اس کا بیان ضروری ہے تاکہ اس شبہ کا ازالہ ہو سکے جس کا ذکر آ رہا ہے چنانچہ ابن حبان نے "التعفاء" میں کہا ہے کہ اس نے ابوسعید سے بتا ہی احادیث سنی ہیں جب ابوسعید فوت ہو گیا تو پھر اس کی صحبت کلبی کے ساتھ رہی۔ وہ اس کے مجرمہ تدریس میں آ جاتا۔ جب کلبی کہتا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فلاں بات کی ہے تو وہ اس کو محفوظ کر لیتا۔ اور کلبی نے اپنی کہتی ابوسعید رکھ لی تھی، یہ اس سے روایت کرتا۔ جب اس سے روایافت کیا جاتا کہ کس نے تمیرے پاس یہ حدیث بیان کی ہے؟ تو وہ کہتا، مجھے ابوسعید نے حدیث بتائی ہے۔ سامنے وہم میں جلا ہو جاتے کہ ابوسعید سے مراد شاید ابوسعید خدری ہیں جب کہ اس کا ارادہ کلبی کا ہوتا تھا۔ ابن حبان نے بیان کیا کہ اس کی احادیث کو بطور تجуб کے بیان کرنا درست ہے۔

میں قارئین کرام سے موقع رکھتا ہوں کہ وہ ان اقوال کے مقابلہ میں جن میں اس روای کو ضعیف کہا گیا ہے شیخ کوثری کے موقف کی تائید نہیں کریں گے۔ اور تعب ہے کہ کوثری نے ان اقوال کی طرف معمول سا اشارہ بھی نہیں کیا ہے البتہ ان کے مقابلہ میں ان گئے پختے افراد کا ہی ذکر کیا ہے جو اس کو شفہ قرار دیتے ہیں۔ کوثری نے مقالات میں اس عنوان "مخالف کے جن امور کا وہ انکار کرتا ہے" کے تحت اس کا ذکر کیا ہے۔ ۱۵۰ کاش! اسی پر اتفاق کرتا لیکن اس نے وہم دلایا کہ عطیہ عوفی روای کو ضعیف قرار دینے کا سبب اس پر جرح نہیں ہے چنانچہ اس نے واضح کیا ۱۵۱ کہ عطیہ شیعیہ کی وجہ سے محروم ہے جب کہ امام ترمذیؓ نے اس کی متعدد احادیث کو حسن کہا ہے اس سے اس کا مقصد اس میدان میں ان محدثین کے اقوال کو کھلے لفظوں میں ترجیح دینا ہے جو اس کو شفہ کر رہے ہیں اور اس وہم میں جلا کرنا ہے کہ اس کو ضعیف کرنے والوں نے صرف اس کے تشیع کی وجہ سے ضعیف کہا ہے اور کسی روای کا شیخ ہونا محققین فن کے نزدیک ایسا سبب نہیں ہے جس سے روای مجموع ہوتا ہے حالانکہ اصل سبب اس کا کثرت کے ساتھ خطا کرنا ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر کے کلام سے اس کی وضاحت پلے ہو چکی ہے۔ غور کیجئے کہ تعصیب انسان کو انصاف اور حنفیہ سے کتنا دور کر دیتا ہے۔

اور اگر امام ترمذیؓ نے اس کی احادیث کو حسن کہا ہے تو امام ترمذیؓ کا کسی حدیث کو حسن کہا جنت نہیں جب کہ ایسے اسباب جرح موجود ہیں جن کے ہوتے ہوئے ان کو حسن نہیں کہا جاسکتا۔

اور یہ باث تو بالکل واضح ہے کہ امام ترمذیؓ احادیث کو صحیح اور حسن قرار دینے میں قابل ہیں۔ شیخ کوثری سے بھی یہ بات مخفی نہیں۔ اللہ پاک ہمیں اور اس کا معاف فرمائے چنانچہ شیخ کوثری نے اوعال کی حدیث پر کلام کرتے ہوئے جس کا اشارہ تا پلے ابن دیہ سے ذکر ہو چکا ہے کہ امام ترمذیؓ نے بہت سی موضوع اور ضعیف سند والی احادیث کو حسن کہہ دیا ہے۔ نیز امام زہراؑ سے منقول ہے انہوں نے کماکر علماء امام ترمذیؓ کی صحیح پر اعتماد نہیں کرتے۔ ۱۵۲

ذرا غور فرمائیں کہ شیخ کوثری ایک امام کے قول کو ایک مقام پر جلت قرار

دیتے ہیں جب کہ دوسرے مقام پر جماعت قرار نہیں دیتے۔ کوثری نے تدليس کے شہر کا جواب دیتے ہوئے کہا ہے کہ جب ابوسعید کے ساتھ خدری کی وضاحت موجود ہے تو پھر تدليس کا احتقال باقی نہیں رہتا خصوصاً جب کہ متابعت بھی موجود ہے یعنی عطیہ راوی نے وضاحت کی ہے کہ اس حدیث میں ابوسعید سے مراد وہی خدری ہے تو اس سے کلبی کذاب ہونے کا شہر ختم ہو گیا۔

میں کہتا ہوں : یہ جواب نہایت کمزور ہے، شہر اپنی جگہ پر موجود ہے جب کہ ابن حبانؓ نے وضاحت کی ہے (جیسا کہ اس کا ذکر پہلے بھی ہو چکا ہے) کہ عطیہ راوی جب کلبی سے بیان کرتا ہے اور اس کی کنیت ابوسعید بتاتا ہے تو اس سے حدیث کو شنے والے وہم میں بھلا ہو جاتے ہیں کہ اس سے مراد خدری ہے پس شیخ کوثری کو کمال سے علم ہو گیا کہ ابوسعید سے خدری ہوتا یہ عطیہ راوی کی طرف سے ہے اور جو اس سے روایت کرتا ہے اس کا وہم نہیں ہے۔ جب کہ آپ معلوم کر چکے ہیں کہ عطیہ راوی کا حافظہ خراب تھا۔

یہ دونوں ایسے احتقال ہیں جن کو ختم نہیں کیا جاسکتا۔ اس طرح تدليس کا شہر بدستور قائم رہتا ہے اور جس متابعت کی جانب شیخ کوثری نے اشارہ کیا ہے اس سے مراد وہی متابعت ہے جس کی وضاحت پہلے ہو چکی ہے۔

عطیہ راوی خدری سے متغرو نہیں ہے بلکہ اس کی متابعت کرنے والا اس سے روایت کرنے میں عبدالحیم بن ذکوان کی روایت میں ابوالقدیق راوی ہے اور وہ ابن حبانؓ کے نزدیک ثقہ ہے اگرچہ ابوالفرج نے اس کو اپنی "علل" میں مطلع قرار دا ہے۔

میں کہتا ہوں : شیخ کوثری پھر ابن حبانؓ کی توثیق کا اعتبار کرنے لگ گئے ہیں حالانکہ وہ اس میں ان کے شندوز کے مترف ہیں جیسے کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ابن معینؓ کا قول ابن ذکوان کے بارے میں یہ ہے کہ میں اس کو نہیں جانتا۔ جب اس کو جرج و تعديل کے امام ابن معینؓ نہیں جانتے تو ابن حبانؓ کو اس کی کیسے معرفت حاصل ہو گئی؟

معلوم ہوا کہ اس متابعت کی کچھ وقت نہیں اس لئے کہ اس سے روایت

کرنے والا مجمل ہے بس انصاف پسند لوگوں کے نزدیک ابوالفرج کا اس کو محلول قرار دنا بالکل درست ہے اس میں ہرگز شک نہیں۔

حدیث کو ضعیف قرار دینے کا مجھے ایک تیرا سبب بھی معلوم ہوا ہے وہ عطیہ یا ابن مرزوق کا اس کی روایت میں اضطراب ہے کہ کبھی اس نے مرفوعاً روایت کیا ہے جیسا کہ گزر چکا ہے اور کبھی ابوسعید پر موقوفاً بیان کیا۔ جیسا کہ اس کو ابن الہی شعبہ نے "المصنف" ۱۸ میں ابن مرزوق سے موقوفاً روایت کیا اور امام بغوي کی روایت میں فضیل بن مرزوق کے طریق سے ہے اس نے بیان کیا میرا خیال ہے کہ اس نے مرفوع بیان کیا اور ابن الہی حاتم نے "الحال" ۱۹ میں کہا کہ اس کا موقوف ہوتا مناسب ہے۔

پھر شیخ کوثری نے چاہا کہ حدیث کی تقویت ثابت کی جائے تو اس روایت کا ایک دوسرا طریق نکلا اور بیان کیا کہ اس روایت کو ابن السنی نے "عمل الیوم والیلہ" میں ایسی سند کے ساتھ بیان کیا ہے جس میں وازع راوی بلاں سے روایت کرتا ہے اس میں عطیہ اور ابن مرزوق کا ذکر نہیں ہے۔

میں کہتا ہوں کہ شیخ کوثری نے اس سے زیادہ کچھ ذکر نہیں کیا اس نے نہیں بتایا کہ وازع راوی کا کیا حال ہے؟ اس کی روایت استشهاد کے لائق ہے؟ یا کیا اس کے نزدیک وازع سے اس کو کذب بیانی سے روکنا مراد ہے؟ اگر وہ اس کو بیان کرتا تو ہر صاحب بصیرت کے سامنے یہ بات عیان ہو جاتی کہ اس کا اس حدیث کو بیان کرنا اور نہ کرنا دونوں برابر ہیں۔ اس لئے کہ وہ "مرۃ" کی وجہ سے ائمہ حدیث کے نزدیک بلا اختلاف ضعیف ہے۔

یہاں تک کہ ابوحاتم کہتے ہیں کہ وازع بست زیادہ ضعیف حدیث بیان کرنا والا ہے، وہ لاشی ہے اور ابوحاتم نے اپنے بیٹے سے کہا کہ اس کی احادیث کو پھیلک دو، وہ مسکر ہیں، بلکہ امام حاکم نے باوجود قسمی ہونے کے کہا کہ اس نے موضوع احادیث روایت کی ہیں۔ اسی طرح کا تبصرہ ان کے علاوہ دوسروں نے بھی کیا ہے۔ پس روایت کرنے میں جس راوی کا یہ حال ہے اس کی حدیث کے ساتھ تقویت حاصل نہیں کی جاسکتی لور نہ ہی وہ لائق احراام ہے یہاں تک کہ شیخ کوثری کا بھی یہی خیال ہے۔

قارئین اگر مناسب خیال کریں تو اس سلسلہ میں ان کا قول ملاحظہ فرمائیں۔ ۲۰  
 ” بلاشبہ کسی حدیث کے ملن کا متعدد ہوتا اس کو اس وقت حسن لغایہ کے مرتبہ تک پہنچا دیتا ہے کہ جب راویوں میں ضعف صرف حفظ اور ضبط کے لحاظ سے ہو، مثمن با لکذب کے لحاظ سے نہ ہو۔ اس لئے کہ جب جھوٹ کا شایبہ ہے تو اس میں کثرت ملن سے بھی کچھ فائدہ حاصل نہیں ہو پاتا۔  
 ہوشمند سمجھدار قارئین محسوس کر رہے ہوں گے کہ شیخ کوثری اس وازع نامی راوی کے حال سے کیوں خاموش رہا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ یہ حدیث دونوں طریق سے ضعیف ہے جب کہ ایک کا ضعف ”درست“ سے شدید ہے۔ اس حدیث کو ”میری“ منذری اور دیگر الحجۃ نے ضعیف کہا ہے جس امام نے اس حدیث کو حسن کہا ہے، وہ اس کا وہم یا تسلیل ہے۔

۲۵ - لَمَّا افْتَرَّ أَدْمُ الْجَطِيْنَةَ؛ قَالَ : يَارَبِّ اسَأَلُكَ بِهَقِّ  
 مُحَمَّدَ لَمَّا غَفَرْتَ لِي. فَقَالَ اللَّهُمَّ يَا آدُمُ؛ وَكَيْفَ عَرَفْتَ مُعَمَّدًا،  
 وَلَمَّا أَخْلُقْتَهُ؟ قَالَ : يَارَبِّ لَمَّا خَلَقْتَنِي بِيَدِكَ، وَنَفَخْتَ فِيَّ مِنْ  
 رُّوحِكَ؛ رَفَعْتَ رَأْسِي، فَرَأَيْتُ عَلَى قَوَامِ الْعَرْشِ مَنْكُثُوا: لَا إِلَهَ  
 إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ، فَعَلِمْتُ أَنَّكَ لَمْ تُضْفِ إِلَيَّ إِسْمِكَ إِلَّا  
 أَحَبَّ الْخَلْقَ إِلَيْكَ. فَقَالَ اللَّهُمَّ صَدَقَتْ يَا آدُمُ! إِنَّهُ لَا يَحْبُّ الْخَلْقَ  
 إِلَّا، ادْعُنِي بِحَقِّهِ، فَنَقْدَ غَفَرْتُ لَكَ، وَلَوْلَا مُحَمَّدٌ مَا خَلَقْتُكَ.

جب آدم علیہ السلام غلطی کے مرتكب ہوئے تو انہوں نے دعا کی، اے میرے پروردگار! میں تمھے سے محمدؐ کے طفیل سوال کرتا ہوں کہ تو مجھے معاف کرو۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، اے آدم! تو نے محمدؐ کو کیسے معلوم کیا جب کہ میں نے اس کو پیدا ہی نہیں کیا۔ انہوں نے کہا، اے میرے پروردگار! جب تو نے مجھے اپنے ہاتھ کے ساتھ بنایا اور مجھے میں اپنی روح کو پھونکا تو میں نے اپنا سر اٹھایا (اور) عرش

کے پابوں پر میں نے دیکھا، لکھا ہوا تھا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ، میں نے سمجھا کہ تو نے اپنے نام کے ساتھ جس نام کو ملا یا ہے وہ تجھے تمام مخلوق سے زیادہ محبوب ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، اے آدم! تو نے مجھ کیا یقیناً وہ مجھے تمام مخلوق سے زیادہ محبوب ہے تو اس کے طفیل مجھ سے دعا کر بلاشبہ میں نے تجھے معاف کر دیا۔ اگر محمدؐ نہ ہوتے تو میں تجھے پیدا نہ کرتا۔

**تحقیق:** یہ حدیث من گھڑت ہے، اس حدیث کو امام حاکمؐ نے "مصدرک" ۲۱۱ میں اور اس سے ابن عساکرؐ ۲۲۲ نے اور اسی طرح امام بیہقیؐ نے "دلائل النبوة" میں اس باب کے تحت کہ "نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رب کے کم احسانات کا ذکر فرمایا" ابوالحارث عبد اللہ بن مسلم فرمی کے طریق سے اس نے بیان کیا کہ ہمیں اسماعیل بن مسلم نے حدیث بیان کی اس کو عبد الرحمن بن زید بن اسلم نے اپنے باپ سے بیان کیا اس نے اپنے دادا سے اس نے عمر بن خطاب سے مرفوغاً بیان کیا۔ اور امام حاکمؐ نے ذکر کیا کہ اس کی سند صحیح ہے اور اس کتاب میں عبد الرحمن بن زید بن اسلم سے چہلی حدیث ہے جس کو نقل کیا گیا ہے۔

امام ذہبیؐ نے اس کا تعاقب کرتے ہوئے فرمایا، ملکہ یہ حدیث تو من گھڑت ہے عبد الرحمن بن زید ضعیف راوی ہے اور عبد اللہ بن مسلم فرمی کا کچھ علم نہیں کہ کون ہے۔

میں کہتا ہوں: اس فرمی راوی کا ذکر اسی حدیث کے ساتھ "میزان الاعتدال" میں ہے۔ نیز امام ذہبیؐ نے کہا کہ یہ حدیث باطل ہے امام بیہقیؐ نے اس کا ذکر "دلائل النبوة" میں کیا اور امام بیہقیؐ نے کہا کہ اس میں عبد الرحمن بن زید بن اسلم راوی متفرد ہے اور وہ ضعیف ہے۔ ابن کثیرؐ نے "تاریخ البدایہ والتمایہ" ۳۴۳ میں اس کا اقرار کیا ہے اور حافظ ابن حجرؐ نے "سان المیزان" میں "میزان الاعتدال" کی موافقت کی ہے کہ یہ حدیث باطل ہے اور فرمی راوی کے پارہ میں اضافہ کیا ہے کہ میں بعید نہیں گروانتا کہ فرمی سے مراد وہی راوی ہے جس کا اس سے قبل ذکر ہوا

ہے۔ یہ اسی راوی کے طبقہ سے ہے۔

میں کہتا ہوں: فہری سے پہلے راوی کا نام عبداللہ بن سلم بن رشید ہے ابن حبان نے اس کو ذکر کیا ہے کہ وہ حدیث وضع کرنے میں تمثیل کیا گیا ہے۔ وہ یہٹ مالک اور ابن یمیع پر احادیث وضع کرتا ہے۔ اس کی احادیث کو تحریر میں لانا درست نہیں ہے اور یہ وہی ہے جس نے ان ہدایت سے ایک کتاب پر روایت کیا گیا کہ وہ قابل عمل ہے۔

اس حدیث کو امام طبرانی نے "بیہق الصیر" ۷۰۰ھ میں دوسرے طریق سے عبدالرحمن بن زید سے روایت کیا۔ پھر اس نے کہا کہ یہ روایت عمر سے صرف اسی سند کے ساتھ مروی ہے۔ امام بیہقی نے "بیہق الزوئد" ۵۵۰ھ میں بیان کیا ہے کہ اس حدیث کو امام طبرانی نے "اوسط" اور "صیر" میں بیان کیا اور اس میں وہ راوی ہیں جن کو میں نہیں جانتا ہوں۔

میں کہتا ہوں: اس لحاظ سے حدیث کا معلول ہونا قادر ہے جب کہ اس میں عبدالرحمن بن زید ہے۔ شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ "القاعدۃ الجلید فی التوسل والویلہ" میں فرماتے ہیں ۲۶۶ھ کہ امام حاکم کا اس حدیث کو روایت کرنا ایسا کام ہے جس کا اس پر بانکار کیا گیا ہے۔ امام حاکم نے "المدخل الی معرفۃ الصحیح من القیم" میں کہا ہے کہ عبدالرحمن بن زید بن اسلم اپنے والد سے موضوع روایات بیان کرتا ہے۔ صاحب فن لوگ غور فرمائیں تو ان پر مخفی نہیں رہے گا کہ ان احادیث کو اس کی وجہ سے موضوع کما جاتا ہے۔

میں کہتا ہوں: عبدالرحمن بن زید بن اسلم محدثین کے ہاں اتفاق کے ساتھ ضعیف ہے۔ وہ بہت غلطیاں کرتا ہے اور شیخ الاسلام نے اس کے ضعیف ہونے پر محدثین کا جو اتفاق نقل کیا ہے وہ بالکل درست ہے۔ ان سے قبل اہن جوزیٰ نے بھی کی بات کی ہے بلکہ جب آپ رجال کی کتابوں کی ورق گردانی کریں گے تو آپ کو معلوم ہو گا کہ تمام ائمہ اس کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔ اور علی بن مدینی اور ابن سعد نے اس کو نہایت ضعیف کہا ہے۔ امام طحاویؒ کا قول ہے کہ محدثین کے نزدیک اس کی احادیث حد درج ضعیف ہیں۔

ابن حبان کہتے ہیں کہ وہ احادیث میں تبدیلی کرتا تھا جب کہ اس کو احادیث کا  
زیادہ علم بھی نہ تھا۔ یہاں تک کہ اس کی مروی احادیث میں کفرت کے ساتھ مرسل  
کو مرفوع اور موقوف کو مند بنا دیا گیا ہے اس لفاظ سے اسے اس لائق سمجھا گیا ہے  
کہ اسے چھوڑ دیا جائے۔ اور ابو قاسمؐ نے بھی امام حاکمؐ جیسی بات کی ہے کہ اس نے  
اپنے والد سے موضوع روایات بیان کی ہیں۔

میں کہتا ہوں: شاید یہ حدیث بھی ان احادیث سے ہے جو اصل میں موقوف  
ہیں اور اسرائیلی روایات سے ہیں۔ عبدالرحمٰن بن زید نے غلطی سے اس حدیث کو  
مرفع کہہ دیا ہے۔ اس کی تائید اس بات سے ہو رہی ہے کہ ابو بکر آجریؓ نے اس کو  
”الشیعۃ“ ۷۴ میں فرمی کے طریق سے (جس کا ذکر پسلے ہو چکا ہے) ایک دوسری  
مند کے ساتھ عبدالرحمٰن بن زید سے اس نے اپنے والد سے، اس نے اپنے والد سے،  
”اس نے عمر بن خطاب سے موقوف ذکر کیا ہے نیز اس حدیث کو ابو مروان عثمان  
کے طریق سے ذکر کیا۔ ۷۸ اس نے کما کہ مجھے میرے والد عثمان بن خالد نے  
حدیث بیان کی (اصل میں بیٹھ کے لفظ ہیں جو غلط ہیں) اس نے عبدالرحمٰن بن ابی  
التراء سے اس نے اپنے والد سے اس نے کما کہ وہ کلمات جن کے کئے سے اللہ  
تعالیٰ نے حضرت آدمؐ کی توبہ قبول کی وہ یہ تھے۔ آدمؐ نے کہا، ”اے اللہ! میں تمہ  
سے محشر کے اس حق کے ساتھ سوال کرتا ہوں جو اس کا تجوہ پر ہے۔“ پسلے کی مثل ہے  
البستہ یہ الفاظ نہیں ہیں کہ ”تو مجھ سے اس کے حق کے ساتھ دعا کر“ یہ حدیث  
موقوف ہے عثمان اور اس کا پیٹا ابو مروان دونوں ضعیف راوی ہیں ان کی روایت  
قابلِ جماعت نہیں ہے اگرچہ وہ مرفوع ہی کیوں نہ بیان کریں؟ چنانچہ ان کی روایت اس  
صورت میں کیسے جماعت ہو سکتی ہے جب وہ بعض تبع تابعین سے موقوف بیان کریں؟  
(اللہ جانتا ہے کہ) اس روایت کو مسلمان اہل کتاب، غیر مسلم یا ان کی کتابوں سے  
اخذ کیا گیا ہے جن پر اعتناؤ نہیں کیا جا سکتا۔ جیسا کہ اس کا ذکر کہ شیخ الاسلام امام ابن  
تیمیہؓ نے اپنی کتابوں میں کیا ہے اسی طرح اس کو ابن عساکرؓ ۷۹ نے اہل عہدہ کے  
ایک شیخ سے اس نے ابن مسعودؓ کے شاگردوں سے انسوں نے این مسحودؓ سے اس کا  
قول موقوفاً ذکر کیا، لیکن اس کی مند میں بعض بھول راوی ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ نبی

صلی اللہ علیہ وسلم سے اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ملتا۔ اسی وجہ سے حتیٰ طور پر اس حدیث پر امام زاهیٰ اور امام عسقلانیؑ جیسے جلیل القدر حفاظت فن نے باطل ہونے کا حکم لگایا ہے جیسا کہ ان دونوں کا قول سابقہ اور اتاق میں گزر چکا ہے۔ اس حدیث کے باطل ہونے پر یہ بات بھی دلالت کر رہی ہے کہ اس حدیث میں یہ وضاحت ہے کہ حضرت آدمؐ نے اپنی تخلیق کے بعد نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو پہچان لیا اور یہ واقعہ جنت میں ہوا اس سے پہلے کہ حضرت آدمؐ کو زمین پر آتا را جائے۔

لیکن ایک دوسری حدیث میں جس کی سند مذکورہ حدیث کی سند سے بہتر ہے اس میں ہے کہ حضرت آدمؐ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو اس وقت دیکھا جب وہ ہندوستان گئے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا اسم مبارک اذان میں نہ۔ ۳۰

ان تمام دلائل کے ہوتے ہوئے بھی شیخ کوثری نے راہ حق سے گریز کرتے ہوئے اس حدیث کو صحیح کہہ دیا ہے جب کہ شیخ کوثری نے عبدالرحمٰن بن زید کے ضعیف ہونے کا بھی اعتراف کیا ہے لیکن بعد ازاں استدراک کرتے ہوئے اس حدیث کو صحیح کر رہا ہے ۳۱۔ البته راوی جھوٹ کے ساتھ تم نہیں ہے وہم کے ساتھ تم ہے اور اس قسم کے راوی کی بعض روایات کو لیا جا سکتا ہے۔

میں کہتا ہوں : راوی کے وہم نے اس کو ایسے مقام پر پہنچا دیا ہے کہ اس نے موضوع احادیث کو بھی بیان کیا ہے۔ جیسا کہ امام حاکمؓ اور ابو قیمؓ سے اس کی صراحت گزر چکی ہے۔ ہس اس جیسے راوی سے اس کی حدیث نہیں لی جاسکتی۔ بلکہ کوثری کا بھی یہی مسلک ہے لیکن اگر عصبتیت اور خواہشِ نفسانی کا غلبہ نہ ہو تو قارئین کرام ملاحظہ فرمائیں کہ کوثری نے درج ذیل حدیث پر بحث کرتے ہوئے کیسے وضع کا حکم لگایا ہے۔ ۳۲

”إِنَّمَا مُكْتَمَّ وَخَفْرَاءَ الْيَتَمْ“

خود کو بظاہر سیزہ زاروں سے محفوظ رکھو۔

جب کہ پہلے گزر چکا ہے کہ کسی حدیث پر وضع یا شدید ضعف کا فی الحال ہے حکم لگانا اس وقت ہوتا ہے جب اس میں راوی کذاب ہو یا مسم مالکنہ ہو اور اس کی خطائیں زیادہ ہوں۔ گذشت وضاحت سے قارئین کرام کو معلوم ہو گیا ہو گا کہ

حدیث کی صحت یا عدم صحت کا دارودہار عبدالرحمٰن بن زید پر ہے جو زیادہ غلطیاں کرنے والا ہے۔ پس اگر شیخ کوثری انصاف کا پللو اختیار کرتے تو یقیناً اس روایت کی ذکر کردہ روایت ان کے نزدیک بھی کم از کم شدید قسم کی ضعف ہوتی لیکن ان کا عجیب انداز ملاحظہ فرمائیں جب کہ وہ سابقہ عبارت کے بعد کہتے ہیں ۳۳۲ کہ یہ وہ رائے ہے جو امام حاکمؓ نے اختیار کی ہے جب کہ انہوں نے بیان کیا ہے کہ اس حدیث کو امام مالکؓ نے مقبول سمجھتے ہوئے (جیسا کہ ابن حید ہے اس سے روایت کیا) ابو یعفر منصور سے کہا کہ یہی تو آپ کا اور آپ کے باپ حضرت آدمؑ کا وسیلہ ہے۔

هم شیخ کوثری سے سوال کرتے ہیں یہ بات کیسے صحیح قرار دی جاسکتی ہے کہ امام حاکمؓ نے یہ سمجھا کہ اس حدیث کو امام مالکؓ نے قبول کیا ہے کیا کسی انسان کے حافظ ہونے سے یہ لازم آتا ہے کہ اس کی ہربات محفوظ ہے خواہ وہ کسی امام کی کیوں نہ ہو؟ یہ رائے تو کسی انسان کی نہیں ہے تو پھر اس قسم کے دعویٰ کے لئے نقل صریح ضروری ہے کہ امام حاکمؓ کی یہ رائے ہے وگرنہ جو شخص اس کا دعویٰ کرتا ہے تو اس نے ایسی بات کہہ دی جس کا اس کو علم نہ تھا۔ پھر ہم تسلیم کرتے ہیں کہ امام مالکؓ نے اس حدیث کو قبول کیا ہے تو کیا ضروری ہے کہ ان کے علاوہ دوسرے آئندہ بھی اس کو قبول کریں جب کہ اس کی سند نبی صلی اللہ علیہ وسلم تک متصل ہونے کا ذکر نہیں ہے تو کیا یہ ممکن نہیں کہ یہ روایت اسرائیلی روایات سے ہو؟ جن کو بعض مسلمان اہل کتاب یہی کعب اہباد سے روایت کرنے میں علماء نے سل تھاری دکھائی ہے چنانچہ کعب اہباد سے ابن عمرؓ، ابن عباسؓ اور ابو ہریرہؓ بعض روایات بیان کرتے ہیں اس کا اعتراض کوثری نے بھی کیا ہے۔ ۳۳۲ جب ان کے لئے اس کا جواز ہے تو امام مالکؓ کے لئے اس کا جواز کیوں نہیں ہے؟ ضرور ہونا چاہئے، یقیناً ہونا چاہئے۔ اس سے ثابت ہوا کہ امام مالکؓ کا ذکر کردہ قول اس حدیث کا توی شاہد نہیں ہو سکتا۔ جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ یہ تمام باتیں اس وقت کی جائیں گی جب یہ بات امام مالکؓ سے ثابت ہو حالانکہ اس کا امام مالکؓ سے ثابت کرنا ممکن ہی نہیں سخت مشکل ہے۔ اس لئے کہ اس روایت کو ان سے روایت کرنے والا این

حیدر ہے اور وہ رانج قول کے لحاظ سے کوثری کے نزدیک محمد بن حمید رازی ہے بھر۔ اس نے ابن معینؓ کی توثیق پر اعتماد کیا ہے اور احمدؓ اور ذہلیؓ نے اس کی ستائش کی ہے اور جموروں اگر نے اس کو ضعیف قرار دیتے میں تناقض برداشت ہے بلکہ کثیر اگر نے اس کی مکننیب کی ہے جیسے ابو حاتمؓ "امام نسائی" اور ابو زرعة ہیں اور اس بات کی بھی تصریح کی ہے کہ وہ قصداً جھوٹ بولتا تھا اور ابن خراشؓ جیسے فاضل امام تو الله کی حم اٹھا کر کہتے ہیں کہ وہ کذب بیانی کرتا تھا اور صالح بن محمد ازوی کہتے ہیں کہ ابن حیدر ہمیں جو احادیث بیان کرتا ہے ہم ان احادیث کے بارہ میں اس کو ستم قرار دیتے ہیں اور دوسرے مقام پر فرمایا کہ وہ کثرت کے ساتھ احادیث بیان کرتا لیکن میں نے اس سے زیادہ کوئی شخص نہیں دیکھا جو اللہ پر جھوٹ کرنے میں اتنا ولی ہو۔ نیز انسوں نے ذکر کیا کہ میں نے سلیمان شاذ کوئی اور محمد بن حیدر سے زیادہ ہوشیاری کے ساتھ جھوٹ بولنے والا کسی کو نہیں پایا۔ اس کو اس کی تمام احادیث یاد تھیں۔ ابو علی نیشاپوری کا قول ہے کہ میں نے ابن خزیمهؓ سے کما کاش! استاذ صاحب آپ محمد بن حیدر سے احادیث روایت کریں اس لئے کہ امام احمدؓ بن حبل نے اس کی خوب تعریف کی ہے۔ ابن خزیمهؓ نے کہا کہ وہ اس سے پچھلتے نہیں، اگر وہ اس کو جانتے ہوتے جیسا کہ ہم جانتے ہیں تو کبھی اس کی تعریف نہ کرتے۔ پس یہ تمام فصوص دلالت کر رہی ہیں کہ یہ راوی باوجود اس کے کہ اس کا حافظ قوی تھا، کذاب ہے اور جرح کے تمام اسباب سے زیادہ قوی اور زیادہ واضح سبب کذب بیانی ہے اس بناء پر شیخ کوثری کے لئے ہرگز جائز نہیں کہ وہ تعديل کو جرح مفترض پر مقدم کرے حالانکہ یہ بات اس کے عقیدہ کے بھی خلاف ہے۔ اس سے وہ شخص آکا ہے جو یہ جانتا ہے کہ وہ اہل حدیث اور اہل حدیث کے ساتھ کتنا شدید تھبب رکھتا ہے اور ان سے وہشی کرنے میں کوئی وقیتہ فروگزاشت نہیں کرتا (اللہ پاک اس کو معاف فرمائے)

ذکورہ وضاحت سے یہ بات عیاں ہو جاتی ہے کہ یہ تقدیم امام مالکؓ کی طرف منسوب کر کے پیش کیا گیا وہ بالکل باطل اور من گھرست ہے چنانچہ شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے اس کے بارہ میں ایک دوسرے انداز سے "القاعدۃ الجلیلۃ" میں تحقیق فرمائی گیا ہے عنقریب اس کا ذکر ہو گا۔ نیز ابن عبد المادیؓ نے "الصارم المنکری"

میں اس قصہ کی تحقیق کی ہے۔ جو شخص اس واقعہ کے بطلان ہے مزید معلومات حاصل کرنا چاہتا ہے وہ ان دونوں کتابوں کا مطالعہ کرے۔ ان کے مطالعہ سے اطمینان حاصل ہو گا نیز اس سے اس حدیث کا موضوع ہونا بھی ثابت ہو گیا جس میں حضرت آدم کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ وسیلہ پکڑنے کا ذکر ہے نیز مخالفین کے مسلک کا غلط ہونا بھی ثابت ہو گیا۔

میں نے اس حدیث کی تحقیق اور ان احادیث میں تفصیل سے کام لیا ہے جن کا ذکر اس سے پہلے کیا گیا ہے میں اتنی تفصیل میں نہ جاتا اگر میرا ضمیر مجھے مجبور نہ کرتا خصوصاً جب مجھے کوثری کے مغالطات کا علم ہوا تو میں نے ضروری سمجھا کہ اس کے مغالطات کا پروہ چاک کروں تاکہ وہ لوگ جن کو اس کا علم نہیں کہیں وہ دھوکے میں واقع نہ ہو جائیں۔ تاہم اس قدر تفصیل پر مذکورت خواہ ہوں۔

پھر میں نے مذکورہ احادیث اور ان کی ہم معانی احادیث کو ایک خاص رسالے میں اکٹا کر دیا جن سے ناجائز وسیلہ پر استدلال کیا گیا ہے اور یہ رسالہ ہمارے ان رسائل کے مجموعہ ۳۵۰ میں چھٹا رسالہ ہے۔ رسائل کے مجموعے کا نام ”تذید الاصابہ الی من زعم الخلفاء الراشدین والتحابہ“ ہے میں اللہ سے دعا کرتا ہوں کہ اللہ پاک بدعت کے رسالہ کی اشاعت کے ساتھ ساتھ ہمیں ان کی اشاعت کی بھی توفیق عطا فرمائے۔

بایں ہمہ ان احادیث ضعیفہ نے وسیلہ کے مسئلہ میں جن جاہ کن مباح کو جنم دا ہے کہ اتنی مسئلہ کی پیشتر آبادی کو شرعی وسیلہ سے ہٹا کر غیر شرعی وسیلہ کی بھی میں جھوک دیا ہے اس کی وجہ یہ ہے (جتنا مجھے علم ہے) کہ علماء کا اتفاق ہے کہ اللہ کی جانب اللہ کے کسی نام یا اس کے کسی اوصاف میں سے کسی وصف کے ساتھ وسیلہ اختیار کیا جائے اسی طرح عمل صالح سے وسیلہ پکڑنا مستحب ہے لیکن غیر شرعی وسیلہ پکڑنا اولاً درست نہیں تاہم مختلف فیہ ضرور ہے پس انصاف کا تقاضا یعنی ہے کہ احتیاط کی راہ اختیار کر کے اس سے دور رہا جائے اور اس حدیث پر عمل کیا جائے کہ ”شک کو چھوڑ کر غیر شک کو اختیار کیا جائے“ اور مشروع وسیلہ اختیار کیا جائے لیکن سخت افسوس کا مقام ہے کہ لوگ شرعی وسیلہ سے اعراض کرتے ہیں اور اس وسیلہ کی

جانب پکتے ہیں جس میں اختلاف ہے گوا کہ وہ ضروری ہے، اس کی سوائی کوئی چارہ کار نہیں بلکہ اس کو فرائض کا مقام دیتے ہیں۔ چنانچہ آپ دیکھتے ہیں کہ جد کے روز کوئی عالم اینا نہیں (اللَا شَاءَ اللَّهُ) جو دعا کرتے ہوئے غیر شری و سیلے اختیار نہ کرتا ہو۔ بخلاف اس کے کہ مستحب و سیلہ پر عمل کرنے کے لئے کوئی شخص آمادہ نہیں اور یہ الفاظ سننے میں نہیں آتے اے اللہ! میں تمھ سے سوال کرتا ہوں اس وسیلہ کے ساتھ کہ ”صرف تمہے یعنی لئے حمد و شاء ہے تمہے علاوہ کوئی معیود برحق نہیں بس تو اکیلا ہے تمہارا کوئی شرک نہیں تو احسان فرمائے والا ہے۔ اے آسمانوں اور زمین کے ہناء نے دائے“ اے وہ ذات جو جلال اور عزت والی ہے، اے وہ ذات جو زندہ ہے اور یہی ش قائم دائم ہے میں تمھ سے سوال کرتا ہوں۔“ ان کلمات میں ایم اٹھم بھی ہے کہ جب ایم اٹھم کے ساتھ پکارا جاتا ہے تو دعا قبول ہوتی ہے اور جب اس کے ساتھ سوال کیا جاتا ہے تو سوال پورا ہوتا ہے جیسا کہ ان کلمات کا ثبوت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب درست ہے۔

میں قارئین کرام سے دریافت کرتا ہوں، کیا آپ نے کبھی کسی شخص کی زبانا سے بنایا ہے کہ وہ ان کلمات یا ان کے ہم معنی کلمات کے ساتھ دعا کرتا ہو؟ البتہ میں تو سخت افسوس کے ساتھ کہتا ہوں کہ میں نے تو کبھی یہ کلمات کسی کی زبان سے نہیں بنے اور میرا تمنی غالب یہی ہے کہ آپ کا جواب بھی میرے موافق ہو گا۔ آخر اس کی وجہ کیا ہے؟ اس کی وجہ احادیث ضعیفہ کا لوگوں میں پھیل جانا ہے اور ستیٰ صحیحہ سے ناقص ہوتا ہے۔ اے مسلمانو! تم پر فرض ہے کہ تم ستیٰ صحیحہ کو علم اور عمل کے ساتھ روشن کر دھیں ہدایت حاصل ہو گی اور تمہیں ظلہ نصیب ہو گا۔ وسیلہ کے باہر میں جن احادیث ضعیفہ کا ذکر ہو چکا ہے ان کو میں نے ایک رسالہ میں جمع کیا، اس کی طباعت کے بعد مجھے وسیلہ کے جواز پر ایک رسالہ دیکھنے کا اتفاق ہوا جو شامل کے زبان دراز مثالیگی میں سے کسی شیخ کا تحریر کردہ تھا، یہ تناقض کے ساتھ بمرا ہوا تھا۔ جس سے اس کی انتاد رجہ کی حماقت تڑیخ تھی۔ جو گمراہ کن ہاصل باقون، ناروا تناقلات، علاء پر ہبودہ الرامات اور اجماع سے انکار پر مشتمل تھا۔

مثال کے طور پر اس میں فوت شدہ لوگوں سے مدد مانگنے اور ان کے لئے نذر

ماشے کا جواز میا کیا گیا تھا۔ جو یہ عین خود توحید فی الاربیت اور توحید فی الالویت کے  
حلازم کا نظریہ رکھتا تھا۔ علاوه ازیں اس میں الکی ایسی باتیں دیکھنے میں آئیں جن کا  
کوئی مسلمان عالم قائل نہیں ہو سکا۔ اسی طرح اس شیخ نے اس میں احادیث ضعیفہ  
و غیروں کو اپنی عادت کے مطابق جمع کر دیا جیسا کہ اس کے دیگر تمام رسائل احادیث  
ضعیفہ اور ناقابل اعتبار یا توں کا مجموعہ ہیں۔

کتنا اچھا ہوتا اگر وہ احادیث ضعیفہ کے بارہ میں خاموشی اختیار کرتا لیکن اس  
نے تو بعض ایسی احادیث کو صحیح قرار دیا ہے جن کا ضعیف ہونا مشور ہے جیسا کہ وہ  
کہتا ہے ۷۳۔ ”بے شک اللہ تعالیٰ کے ہاں تمام مخلوق سے زیادہ محبوب وہ ہے جو  
اس کے بندوں کو زیادہ فائدہ پہنچاتا ہے۔“ اس مضمون کی حدیث اور دیگر احادیث کو  
اس نے احادیث صحیح میں شمار کیا ہے۔ فی الوقت ان کے بارہ میں بحث کرنا ممکن  
نہیں۔ اس لئے کہ اس وقت مقصد صرف یہ ہے کہ قارئین کرام کو خبردار کیا جائے  
کہ اس نے دلیل کے مسئلہ میں احادیث ضعیفہ کو کتنی ہوشیاری اور چالاکی کے ساتھ  
صحیح قرار دینے کی کوشش کی ہے اس کے صریح جھوٹ اور بد دینی سے قارئین کو  
مطلع کرنا ضروری ہے تاکہ قارئین کرام ایسے لوگوں سے پرہیز کریں جو کتابیں تالیف  
کرتے وقت اللہ کا خوف نہیں رکھتے ان کا اصل مقصد اپنی تپاک خواہشات کی سمجھیل  
اور اپنے آباؤ اجداؤ کے رسم درواج کو مزید پختہ کرنا ہوتا ہے۔

چنانچہ انس<sup>ؑ</sup> کی حدیث نمبر ۲۳ جس کی سند کے ضعف کو ہم نے بیان کیا ہے  
اس حدیث کو اس نے صحیح ثابت کرنے کی ناکام کوشش کی ہے جو دہم سے زیادہ تینیں  
ہے۔ اس کو صحیح ثابت کرنے کے لئے اس نے کماکہ ابن حبان<sup>ؓ</sup> اور امام حاکم<sup>ؓ</sup> نے  
روح بن صلاح رادی کی توثیق کی ہے جب کہ ہم نے اس کے ضعف کو ثابت کیا ہے  
نیز ہم نے ثابت کیا ہے کہ فن جرح و تدعیل کے ماہر علماء ان دونوں کی توثیق کا  
اعتیار نہیں کرتے۔ غور و فکر کی ضرورت ہے۔ اسی طرح ہم نے نقل میں کوثری کی  
خیانت کو بھی ثابت کیا ہے کہ وہ خواہشات نفسانی کی سمجھیل کے لئے کس قدر  
سرگردان ہے؟ چنانچہ اس رسالہ کا مؤلف بھی کوثری کی اقتداء کر رہا ہے بلکہ اس  
سے دو قدم آگے ہے۔

چنانچہ اس نے اس حدیث کا ذکر کرنے کے بعد قارئین کو اس وہم میں جلا کیا ہے کہ حدیث صحیح ہے اس کے بعد اس نے کما ۳۸۸ اس حدیث کے متعدد طرق میں ابو حییمؓ نے "العرف" میں ابن عباسؓ سے اور دہلیؓ نے "الفردوس" میں حسن بن سند کے ساتھ ذکر کیا ہے جیسا کہ حافظ سیوطیؓ نے کہا ہے جب کہ ابن عباسؓ پر کذب یا نی سے کام لیا گیا ہے بلکہ حافظ سیوطیؓ پر بھی اعتماد کیا ہے۔ ابن عباسؓ کی حدیث میں انسؓ کی حدیث کا کوئی لفظ شاہد نہیں ہے یعنی انسؓ کی حدیث میں یہ الفاظ نہیں۔

**مَعْنَى نِسْكَ وَالْأَنْبَاءِ وَالذِّيْنَ قُبِلُ فَإِنَّكَ أَرْحَمُ الرَّاجِهِنَ**

جب کہ ابن عباسؓ کی حدیث میں یہ الفاظ نہیں ہیں۔ اس سے ذکر کردہ زیادتی کا ضعف واضح ہے کہ اس کی تقویت ہو لیکن اس سے مؤلف کی بزدلالہ خواہش کی تکمیل نہیں ہو پاتی ہے۔

اور عمرؓ کی حدیث نمبر ۲۵ کی تخریج کے باوجود میں اس نے کما ۴۰۰ کہ اس کو امام بیہقیؓ نے "دلائل النبوة" میں ذکر کیا۔ جب کہ امام بیہقیؓ نے التراجم کیا ہے کہ وہ اس کتاب میں کسی موضوع حدیث کو ذکر نہیں کریں گے۔ میں کہتا ہوں: اس کے دو جواب ہیں۔

پہلا جواب: امام بیہقیؓ کے اس التراجم کو ہم تسلیم نہیں کرتے اس لئے کہ امام بیہقیؓ نے اس کتاب میں متعدد موضوع احادیث ذکر کی ہیں اور بعض نادرین فن نے اس کی وضاحت بھی کی ہے اور ہو اہل علم "احادیث الفتنۃ وال موضوع" کے مقالات کا تفتح کرے گا وہ ان امثلہ پر اطلاع پا سکے گا۔ سرودست اس کی دلیل یہ حدیث کافی ہے کہ حافظ ذہبیؓ اور امام عقلانیؓ نے اس حدیث کو باطل کہا ہے اس کی تحقیق پرے گزر جگی ہے۔ اس کے باوجود تعجب ہے کہ مؤلف ان دونوں کے فیصلے سے جسم پوشی کر رہا ہے حالانکہ فن رجال میں یہ دو قوی امام سند کی حیثیت رکھتے ہیں لیکن مؤلف قتابہ کلام کے ساتھ تنک افتخار کرتا ہے۔

دوسرा جواب: امام بیہقیؓ نے اس کا ذکر "دلائل النبوة" میں کیا ہے اور اس حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے۔ جیسا کہ امام بیہقیؓ کا قول پرے نقل ہو چکا ہے پس اگر

حدیث اس کے نزدیک موضوع نہیں ہے تو ضعیف ہے ضرور ہے۔ پس شیخ پر جنت قائم ہو گئی جو کلام کے ہیر پھر سے اس کو صحیح بناتا چاہتا تھا۔ پھر مؤلف نے ذکر کیا کہ امام حاکم نے اس حدیث کو ذکر کیا اور اس کو صحیح کہا ہے لیکن حدیث پر امام ذہبی کے تعاقب سے چشم پوشی اختیار کی جس میں وہ صراحتاً حدیث کو موضوع کرتے ہیں جیسا کہ حدیث کے راوی عبد الرحمن بن زید بن اسلم کی حالت سے چشم پوشی کی ہے۔ جس کا حال معلوم نہیں یادہ تھا مگر امام ذہبی کے قول سے بھی انفاض کیا ہے جس میں انہوں نے کہا ہے کہ حدیث میں ایسے راوی بھی ہیں جن کو میں حسین جانتا۔

اس مؤلف اور اس جیسے دوسرے مؤلفین کی محبوبات یہ ہے کہ ان کا خیال ہے کہ اجتہاد کا دروازہ لوگوں پر بند ہو چکا ہے پس اب نہ کسی حدیث کی صحیح میں، نہ تضییغ میں، نہ فقیہ سائل کی ترجیح اور تفریغ میں ہرگز اجتہاد جائز نہیں ہے۔ باوجود اس کے پھرہ ایسے سائل میں اجتہاد کرتے ہیں جن کے بارہ میں ائمہ علم نہیں ہوتا بالخصوص حدیث کے سائل متخصصین فی الحدیث المل علم کی تیقینی پاؤں کو دیواروں پر پھینک دیتے ہیں منیہ برآں وہ تکلید کرنے میں بلا دلیل تکلید کرتے ہیں اور اپنی خواہشات کی اتناخ کرتے ہیں۔ دگر نہ آپ ہمیں بتائیں، ہم ان کو حلف وے کر سوال کرتے ہیں کہ جب امام حاکم کی حدیث کو صحیح کہ دیں جب کہ امام حاکم کا تسائل مسروف ہے اور امام ذہبی، امام ذہبی اور امام عسقلانی جیسے صاحب فن اس کی تردید کریں تو کیا ایسی حالت میں امام حاکم کے صحیح قرار دینے کو تعلیم کیا جا سکتا ہے؟ البتہ جمالت کے ولاداہ یا مطلب پرست لوگ امام حاکم کی صحت کو قبول کر سکتے ہیں۔ اے اللہ! ہمیں خواہش نفس کی ہمودی سے حفظ فرماؤ کہ کہیں یہ ہمیں تحری راہ سے گمراہ نہ کر دے۔

نیز مؤلف کا خیال اے ہے کہ امام مالک کے نزدیک اس حدیث کے شاہد کا مقام صحیح ہے جب کہ امام مالک نے خلیفہ عباسی سے کہا کہ آپ اپنی ذات کو نبی مصلی اللہ علیہ وسلم سے کیوں پھیرتے ہیں جب کہ وہ آپ اور آپ کے باپ کا دلیل ہیں؟ ہم نے اس واقعہ کے باطل ہونے کے بارے میں وضاحت کر دی ہے کہ اس واقعہ کی نسبت امام مالک کی جانب کرنا صحیح نہیں ہے اور رسائلے کے مؤلف کو

مسئل کی تحقیق کے ساتھ کچھ تعلق نہیں۔ اس کے نزدیک کسی واقعہ کا ثابت ہونا یا نہ ہونا دونوں برابر ہیں جب کہ واقعہ سے اس کی پرداخت کو تقویت اور خواہشِ فضائی کو تسلیم ہوتی ہے تو وہ اس کا ذکر کرننا ہے۔ زیرِ بحث مسئلہ وسیلہ کا ہے اس سے اس کا مقصود غیر شرعی وسیلہ کو ثابت کرنا ہے۔

اس رسالہ کے مؤلف کی بے باک اور دیدہ ولیری جمالت کی کرشمہ سازی سے ہے کہ وہ وضاحت کرتا ہے ۲۲۲ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء، اولیاء اور نبیک لوگوں سے مدد لیتا درست ہے۔ اور (معاذ اللہ) اس بدعتی این تہیہ کے وجود سے عملِ انتیہ سلسلہ کا اس مسئلہ پر اجماع تھا۔ یہ شخص آٹھویں صدی ہجری میں نمودار ہوا اور اس نے پدغافات کا چال پھیلا دیا۔

اولاً: ہم کہتے ہیں کہ مؤلف کی جمالت کا اس سے بڑا فتوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ اسے معلوم تک نہیں کہ شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ علیہ کا کب تصور ہوا۔ تاریخ بتاتی ہے کہ شیخ الاسلام ساتویں صدی ہجری میں پیدا ہوئے اور آٹھویں صدی کے آغاز ۲۸۷ھ میں فوت ہوئے۔

ثانیاً: ہم کہتے ہیں کہ غیر اللہ کے ساتھ وسیلہ پکڑنے کے انکار کی ایسے بعض ائمہ حنفیین نے صراحت کی ہے جن کا علم و فضل مسلم ہے اور اسی کتاب کی حدیث نمبر ۲۲ کی تحقیق میں امام ابو حنیفہؓ کا قول علاء اخناف کی کتابوں سے نقل کیا ہے جن پر انسیں اعتماد حاصل ہے نیز ان کتابوں میں صاحبین امام قدمؓ اور امام ابو یوسفؓ سے بھی اس مضمون کا قول مذکور ہے جس سے ان بد حیوں کی کرسیں لوٹ گئی ہیں۔ ہم اس شخص سے دریافت کرتے ہیں (جو اس مسئلہ میں نہایت دیدہ ولیری سے جھوٹ بولتا ہے اور اجماع کا مدعا ہے) کہ وہ آپ کا خیالی اجماع کماں ہے؟ اور اجماع پر عظیم افتراض یہ ہے کہ اس رسالے کا مؤلف اجماع خیالی کا سازا لے کر فوت شدہ نبیک لوگوں سے مدد مانگتے کو جائز قرار دتا ہے جب کہ یہ بہت بڑی گمراہی ہے۔ بھیج نہیں کے اسلاف علاء میں سے کوئی بھی اس کا قائل نہیں ہے۔ ہم مؤلف اور اس تہیہ کے دوسرے بزرگ خویش علاء کو خلیج کرتے ہیں کہ وہ وسیلہ غیر شرعی کے جواز پر کسی نفع کے ساتھ ملتی جاتی دلیل ہی پیش کریں، جب کہ ان کے متاخرین علاء کی

کتابوں میں اس کے خلاف حکم موجود ہے۔ اگر مقام کی عکس دامتی شامل حال نہ ہوتی تو ہم ان سے بعض نصوص ذکر کرتے۔

اور ابوسعید خدراویؓ کی حدیث نمبر ۲۳ ذکر کرنے کے بعد مؤلف رسالہ نے صرف اس پر اکتفا کیا ہے اس کے بعد جو ۲۳ کر بعض علماء سے اس کے "حسن" ہونے کو نقل کیا ہے۔ ہم نے چند وجہ سے اس کی غلطیوں کو بیان کیا ہے جن کا جواب نہیں دیا جا سکتا۔ اب دوبارہ ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ خیال رہے کہ مؤلف رسالہ کو علمی تحقیق سے ہرگز دلچسپی نہیں ہے اس لئے کہ اس کا شماری محققین علماء سے نہیں ہوتا نہ ہی وہ اسکا احتقاد رکھتا ہے۔ اس کا مشظہ صرف یہ ہے کہ وہ اپنی خواہشات نفسانی کی تائید میں وہم و گمان والی باتوں کو پیش کرتا ہے اگرچہ وہ ضعیف کے لحاظ سے چاند کی کرونوں یا مردوں کی مدد کی طرح لا شنی ہی کیوں نہ ہو۔ اس مناسبت سے میں چاہتا ہوں کہ مختصر الفاظ میں مؤلف رسالہ کے اس حدیث سے غیر شرعی وسیلہ کے اثبات پر تبصرہ کروں غور فرمائیں۔

"الله پاک سے سوال کرنے والوں کا اللہ پر حق ہے کہ وہ ان کی دعا قبول فرمائے" اگر یہ حدیث اور اس کے ہم معنی متراوف احادیث صحیح ہیں تو ان میں ہرگز اللہ کی طرف حقوق کے تسلی کا ذکر نہیں ہے بلکہ اللہ پاک کی طرف اس کی صفات میں سے کسی صفت کا وسیلہ اختیار کرنا ہے اور وہ صفت اللہ پاک کا دعاوں کو قبول کرنا ہے۔ خیال رہے کہ یہ شرعی وسیلہ ہے اور اس میں کچھ نزاع نہیں ہے انصاف کے دامن کو تھام کر غور فرمائیں تو آپ محسوس کریں گے کہ اس مؤلف کا حدیث کے بعد یہ قول کر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے زندہ اور مردہ لوگوں کا وسیلہ پکڑا ہے جو اللہ تعالیٰ سے سوال کرنے والے تھے۔

اس کے بارہ میں ہمارا مؤقف یہ ہے کہ اس کے کلمات میں تحریف ہے تو ہم کہتے ہیں اگر "حق التائلمیں" دالی حدیث صحیح ہے تو آپ نے اس کے ساتھ وسیلہ اختیار کیا ہے اسی طرف اللہ کی طرف جانے کے حق کا وسیلہ اختیار کر کے دعا کرنا کہ اللہ پاک اپنے بندے کو بدله عطا فرمائے۔ یہ بھی اللہ کی صفات میں سے ایک صفت ہے۔ یہ وسیلہ درست ہے لیکن غیر شرعی وسیلہ تو اللہ پاک کی ذات کے ساتھ نہیں

ہوتا غیر کے ساتھ ہوتا ہے۔

اس خاموش کر دینے والے جواب کے آخر میں قارئین کرام کو دو باتوں کی جانب متوجہ کرنا تھا ہے جو نمکورہ رسالہ میں درج ہیں۔

**پہلی بات:** نبی انسان کی حدیث ہے ۴۲۳ جس کی وضاحت ہو چکی ہے۔ اس کے بعد عثمان بن حنفی کے واقعہ کا ایک ضرورت مند انسان کے ساتھ ذکر ہے اور اس نے کس انداز سے شکوہ کیا کہ وہ عثمان بن عفان کی خدمت میں جاتا ہے لیکن وہ اس کی جانب دھیان نہیں دیتے تو اس (ضرورت مند شخص) کو عثمان بن حنفی نے حکم دیا کہ وہ نبی انسان والی دعا کرے۔ چنانچہ وہ عثمان بن عفان کے پاس پہنچا انہوں نے اس کا کام کر دیا۔ اس طرح رسالہ کے مؤلف نے اس واقعہ کے ساتھ استدلال کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ کے ساتھ وسیلہ اختیار کرنا ہے اور یہ ہم اس کے دو جواب دیتے ہیں۔

**پہلا جواب:** یہ واقعہ موقوف روایت ہے۔ صحابہ کرام نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ کی ذات کے ساتھ ہرگز وسیلہ اختیار نہیں کیا اس لئے کہ صحابہ کرام کو اس بات کا علم تھا کہ آپ کے ساتھ وسیلہ اختیار کرنے کا مطلب آپ کی دعا کے ساتھ وسیلہ اختیار کرنا ہے اور یہ ممکن نہیں جیسا کہ اس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے۔

**دوسرा جواب:** یہ واقعہ ابن حنفی سے ثابت نہیں ہے اس کی وضاحت ہمارے رسالہ "التوسل" میں مذکور ہے اور اشارتاً اس کا ذکر پہلے بھی ہو چکا ہے۔ **دوسرا بات:** رسالہ کے مؤلف نے بالاً بن حارث مزنی صحابی کا ذکر کیا ہے ۴۲۵ کہ جب حضرت عمرؓ کے دورِ خلافت میں قحط رونما ہوا تو وہ صحابی نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر مبارک پر آیا اور آپؐ کو آواز دیتے ہوئے کہا، "اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم)! اپنی امت پر ہارش نازل فرمائیں، وہ تو قحط سالی کی وجہ سے مر رہے ہیں۔"

لیکن یہ واقعہ ثابت نہیں ہے رسالہ کے مؤلف نے ائمہ کرام کے کلام میں تبدیلی کرتے ہوئے اور اپنے سے باقی بعض خواہش پرست لوگوں کی تکید کرتے

ہوئے اس کے صحیح ہونے کا وہم دلایا ہے  
تفصیل کے لئے ہمارا رسالہ "التوسل" ملاحظہ فرمائیں۔

## ۲۶ - الحجۃ تعریفی خیار اُمتیٰ۔

تیزیٰ طبع میری اُمت کے بہترین لوگوں کا وصف ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، اس کو امام طبرانی "۴۳۷" اور  
الملخص "۴۳۸" نے "الفوائد المتنعة" میں سلام طویل سے اس نے فضل بن عطیہ  
سے اس نے عطا سے اس نے ابن عباس سے مرفعاً ذکر کیا:  
فضل "کا قول ہے کہ امام بغوی" نے اس حدیث کو منکر کیا ہے اور "سلام  
طویل" راوی کی حدیث شدید ضعف والی ہے۔ پس یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے  
کہ اصل خرابی یہ "سلام طویل" راوی ہے اور اسی بات درست ہے۔ لیکن ابن  
جوزی "الواحیات" میں اس کے خلاف رائے دی ہے۔ امام مناوی "نے اس سے  
"لیغ" میں نقل کیا ہے اس نے کہا کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے۔ اس حدیث میں  
متعدد خرابیاں ہیں "سلام طویل" راوی متروک ہے اسی طرح فضل بن عطیہ راوی  
بھی متروک ہے اور اس حدیث میں اصل مصیبت کی راوی ہے۔

میں کہتا ہوں: فضل بن عطیہ اگرچہ ضعیف ہے لیکن مستحب نہیں ہے بلکہ اس کا  
"سلام طویل" راوی کو متعدد محدثین نے کذب اور وضع کے ساتھ مستحب کیا ہے فنا  
اس کو اس وصف پر محبوول کرنا زیادہ مناسب ہے البتہ وہ اکیلا نہیں ہے بلکہ اس کا  
متلحظ محمد بن فضل ہے جو اس حدیث کو اپنے والد سے بیان کرتا ہے اس کو ابو قیم نے  
"اخبار اصیان" میں ۴۳۹ اور خطیب بغدادی "نے" "تاریخ بغداد" مکاہ میں ذکر کیا  
ہے۔ البتہ محمد بن فضل راوی کذاب ہے اس کی متابعت پر خوش نہ ہوا جائے۔ این  
مسین "فلس" اور ان کے علاوہ ویگر آنہ فن نے اس کو کذاب کہا ہے۔ ایسا معلوم  
ہوتا ہے کہ اس کو متابعت کا علم نہیں ہو سکا۔ اسی لئے انہوں نے "القاصد الحنف"  
میں حدیث کو "سلام طویل" کی وجہ سے معلول اہل قرار دیا ہے۔ نیز کہا ہے کہ یہ  
راوی متروک ہے اور اس کی نسبت "ابی علی" اور "طبرانی" کی طرف کی ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ نکورہ حدیث اس لفاظ سے شدید ضعیف ہے لیکن اس حدیث کا ایک شاہد ہے جس کی سند اس سے بہتر ہے اس کو حسن بن سفیان نے اپنی کتاب "المسند" اور بشر بن مطر نے اپنی کتاب "حدیث" ۲۵۰ میں اور ابن منذہ نے "معرفۃ الصحابة" ۳۵۰ اور ابو قیم نے "اخبار اصحاب" ۳۵۰ اور خطیب بغدادی نے "الموضع" ۴۵۰ میں ذریہ بن نافع سے اس نے ابو منصور فارسی سے اس حدیث کو مرفوعاً ذکر کیا ہے جب کہ اس کی سند ضعیف ہے اس کے لئے ابو منصور کے صحابی ہونے کے بارہ میں اختلاف کیا گیا ہے امام بخاری کا قول ہے کہ اس کی حدیث مرسل ہے اور اس سے روایت کرنے والے ورید راوی کے بارہ میں ابو حاتم کا قول ہے کہ وہ شیخ ہے جیسا کہ ابن الی خاتمؐ کی "الجرح و التعذیل" میں ہے اور "نقۃ" میں ابن حبانؐ کا قول ہے ۷۵۰ کہ وہ مستقیم الحدیث ہے نیز اس حدیث میں اس راوی کے لفاظ سے اضطراب ہے جن روایت کا ہم نے ذکر کیا ہے انہوں نے اسی طرح بیان کیا ہے اور اس سے خطیب بغدادی نے دوسرے طریق سے اس نے منصور بن عباس کے غلام سے مرفوعاً ذکر کیا ہے (والله اعلم)

نیز یہ حدیث دیگر الفاظ اور دیگر طریق کے ساتھ مردی ہے وہ بھی کذاب روایت سے خال نہیں، ان میں سے تین احادیث ملاحظہ فرمائیں۔

## ۲۴ - الحِدَةُ تَعْتَرِي حَمْلَةَ الْقُرْآنِ؛ لِعِزَّةِ الْقُرْآنِ فِي أَجْوَافِهِمْ.

تحمیلِ صحیح قرآن پاک کے حاملین میں اس لئے ہوتی ہے کہ ان کے دلوں میں قرآن پاک کی عظمت جاگزیں ہوتی ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، امام سیوطیؓ نے اس کو "الجامع الصیر" میں ابن عدیؓ کی روایت کے ساتھ ذکر کیا ہے، ابن عدیؓ نے معاذ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا، "الجامع الصیر" کے شارح امام متوأیؓ کا قول ہے کہ اس روایت میں وہب بن وہب بن کثیر راوی کے بارہ میں صاحب "میزان" نے ابن معینؓ کا قول ذکر کیا ہے کہ وہ جھوٹا ہے۔ امام احمدؓ کا قول کہ وہ احادیث وضع کیا کرتا تھا۔ بعد ازاں اس سے

مروی چند احادیث کا ذکر کیا آخر میں اس حدیث کو پیش کیا اور فیصلہ کیا کہ یہ سب احادیث مکفر ہیں۔

**۲۸ - أَمْلَأْتُهُ لَا تَكُونُ إِلَّا فِي صَالِحٍ أُمَّتِي وَآبْرَارِهَا، ثُمَّ تَغْنِيُهُ.**

تیزیٰ طبع صرف میری امت کے صالحین اور نیک لوگوں میں ہوگی پھر تیزیٰ ختم بھی ہو جاتی ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث من گھڑت ہے، اس حدیث کو ابن بشران نے "الامال" ۱۵۸ میں بشر بن حسین سے اس نے زبیر بن عدی سے اس نے انس بن مالک سے مرفوعاً ذکر کیا۔

میں کہتا ہوں: بشر راوی کذاب ہے اس حدیث کو امام سیوطی نے دہلی گی روایت کے ساتھ "مند الفردوس" میں انس سے بیان کیا اور اس کے شارح نام منادیٰ نے کہا ہے کہ اس کو دہلی نے بشر بن حسین سے، اس نے زبیر بن عدی سے اس نے انس سے بیان کیا۔ بشر کے بارے میں امام ذہبی نے امام دارقطنی کا قول ذکر کیا کہ وہ متزوک ہے۔

میں کہتا ہوں: امام ذہبی نے "بیزان الاعتدال" میں اس کے حالات کے ضمن میں مزید ابو حاتم کا قول ذکر کیا کہ یہ راوی زبیر پر کذب بیان کرتا ہے این جیان کا قول ہے کہ بشر بن حسین اپنے سامنے رکھے ہوئے ایک مجموعہ سے احادیث بیان کرتا اس میں تقریباً ڈیڑھ سو احادیث ہوں گی۔

میں کہتا ہوں: یہ حدیث بھی اسی مجموعہ سے ہے جیسا کہ امام ذہبی نے اس کے حالات میں ذکر کیا ہے لیکن الفاظ یہ ہیں۔ "قرآن پاک کے صالحین سے زیادہ کوئی شخص تیزیٰ طبع نہیں رکھتا، اس کا سبب اس کے دل میں قرآن کی عظمت کا ہوتا ہے۔" ان الفاظ کے ساتھ اس کو عقیلی نے "ضعفاء" ۹۹۳ میں بشر کے طریق سے بیان کیا۔ نیز کچھ اور احادیث ذکر کیں اور بیان کیا کہ اس سے اس حدیث کی مانند مروی تمام احادیث مکفر ہیں۔

نیز اس حدیث کو امام سیوطی "الابانہ" میں ابو نصر مسجذی کی روایت کے ساتھ اور دہلی "مشد الفردوس" میں انس سے لائے ہیں اور امام متاوی نے اس کا تعاقب اس جیز کے ساتھ کیا ہے جس کو ہم نے امام ذہبی سے نقل کیا کہ ابو حاتم نے بشر راوی کو کذاب کہا ہے۔ نیز مزید بیان کیا کہ "سان العزان" میں ابن حبان کا قول ہے کہ اس حدیث کو صرف بطور تجуб کے دیکھا جائے جس کو اس نے نیر سے روایت کیا ہے اور طیالی "نے بھی اس کو کذاب کہا ہے۔

نیز عجیب و غریب باتوں میں سے یہ ہے کہ امام سیوطی معاذ اور انس کی حدیث کو "ذیل الاحادیث الموضوع" میں ابن جوزی پر استدراک کرتے ہوئے دو الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے پھر ان دونوں احادیث کو "الجامع الصغير" میں ذکر کر دیا ہے حالانکہ اس کے مقدمہ میں اس کی طرف سے صراحت ہے کہ اس نے اس کتاب کو ایسی احادیث سے محفوظ کیا ہے جن میں کوئی راوی کذاب یا وقائع ہے اور یہ تمام احادیث کذاب رداۃ سے مروی ہیں۔

۲۹ - **رِحَبْرُ اُمَّتِي أَحِدَّاً مُّهُمْ، إِذَا غَضِبُوا؛ رَجَعُوا.**

میری امت کے بہترین لوگ تین طبیعت والے ہیں کہ جب وہ  
ناراض ہوتے ہیں تو غصہ بھی جلد ختم کر دیتے ہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث بالکل باطل ہے، اس حدیث کو عقیلی نے "الفعناء" ۲۰۰ اور "تمام" نے "الفوائد" ۲۱۳ اور ابن شازان نے "فائدہ ابن قائل وغیرہ" ۲۲۳ میں اور اللخی نے "اللیوریات" ۲۲۳ میں عبدالله بن قنبہ کے طریق سے اس نے اپنے والد سے حدیث بیان کی۔ اس نے علی رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً ذکر کی ہے۔ عقیلی نے حدیث ذکر کرنے کے بعد کماکہ عبدالله راوی کی اس حدیث کو مضبوط بنانے کے لحاظ سے کسی نے اس حدیث کی متابعت نہیں کی۔

میں کہتا ہوں: عبدالله کے بارہ میں امام ازوی نے بیان کیا کہ محدثین نے اس سے حدیث لیتا چھوڑ دیا تھا۔ اور امام ذہبی نے اس راوی کے حالات بیان کرتے

ہوئے اس حدیث کا ذکر کیا ہے اور اس کو باطل حدیث قرار دیا ہے نیز حافظ عسقلانی<sup>۱</sup> نے بھی اس کا اقرار کیا ہے اور اس حدیث کو امام طبرانی<sup>۲</sup> نے بھی "اوسط"<sup>۳</sup> میں ذکر کیا ہے۔ اس کی سند میں فیم بن سالم بن قبیو ہے اور وہ کذاب ہے جیسا کہ امام یحییٰ<sup>۴</sup> ۲۷۳ اور امام حنفی<sup>۵</sup> ۲۷۵ نے بھی یہی بات کی ہے اور امام یحییٰ<sup>۶</sup> کی "شعب الایمان" کی جانب اس حدیث کو منسوب کیا ہے اور حافظ عراقی<sup>۷</sup> "خنزیج الاحیاء"<sup>۸</sup> ۲۶۶ میں اس حدیث کی سند کو ضعیف قرار دیتے ہیں لیکن حافظ عراقی<sup>۹</sup> کا اس حدیث کو ضعیف کہنا کوتاہی ہے ہاں! اگر اس بات کا خیال رکھا جائے کہ موضوع حدیث بھی تو ضعیف حدیث کی قسم ہے تو پھر کچھ اشکال نہیں ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ گرم مراثی کے بارہ میں مذکورہ تمام احادیث موضوع ہیں البتہ درید راوی کی حدیث جو اس نے ابو منصور فارسی سے روایت کی ہے جس کے الفاظ حدیث نمبر ۲۶ میں گزر چکے ہیں وہ بوجہ مرسل ہونے کے ضعیف ہے (والله اعلم) ان باطل اور غلط قسم کی احادیث کے نتائج یہ ہیں کہ یہ انسان کو اس بات کا سبق دیتی ہیں کہ انسان تیری اور جلد بازی کے مزاج میں تبدیل نہ کرے اور اس کو تبدیل کرنے کے لئے کسی نسخہ پر عمل نہ کرے اس لئے کہ یہ مومن کا مغلق ہے۔ چنانچہ اس طرح کا ایک واقعہ ملاحظہ فرمائیں۔

ازھر یونیورسٹی سے فارغ التحصیل شیخ کے ساتھ کسی مسئلہ میں میرا مناظرہ ہوا اب مجھے یاد نہیں کہ کس مسئلہ پر مناظرہ ہوا تھا ووران مناظرہ وہ گفتگو میں بہت تیز ہو گئے۔ میں نے کہا کہ برافروختہ نہ ہوں انہوں نے دلیل میں یہی حدیث پیش کی۔ میں نے جواب میں کہا کہ یہ حدیث تو ضعیف ہے یہ سن کر وہ مزید گزر گئے اور ازھر یونیورسٹی کا سریٹیکیٹ ذکر کرتے ہوئے مجھ پر اترانے لگے اور مجھ سے مطالبہ کیا کہ اگر آپ کے پاس بھی کسی یونیورسٹی کا سریٹیکیٹ ہے تو لائیں تاکہ پڑھ لے کہ آپ میری بات کا کیسے انکار کر رہے ہیں۔ میں نے جواب میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد مبارک سنایا کہ "تم میں سے جو شخص بھی کسی غلط کام کو دیکھے تو وہ اس کی اصلاح کرے" (الحدیث)

۳۰ - أَخْيَرُ فِي وَقْتِ أُمَّتِي إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

مجھ میں اور میری اُمت میں قیامت تک کے لئے خود برکت ہے۔

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، "مقاصد" کے مؤلف نے بیان کیا کہ ہمارے شیخ ابن حجر عسقلانی کا قول ہے کہ میں اس حدیث کو نہیں جانتا۔ اور مشہور قیصر ابن حجر یعنی "القازی الحنفیہ" میں کہا ہے کہ یہ الفاظ منقول نہیں ہیں۔ میں کہتا ہوں : اسی لئے اس حدیث کو امام سیوطی نے "زیل الاعداد" الموضعہ" میں ذکر کیا ہے لیکن اس بے اصل حدیث کے ذکر کرنے سے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد کافی ہے کہ "میری اُمت سے ایک گروہ حق پر ثابت قدم رہے گا جو ان کی مدد نہیں کرے گا وہ انہیں کچھ ضرر نہیں پہنچا سکے گا یہاں تک کہ قیامت آجائے گی۔

اس حدیث کو امام بخاری اور امام مسلم وغیرہ نے اسی طرح بیان کیا ہے۔

۳۱ - الدُّنْيَا حَظْوَرٌ لِجُلِّ مُؤْمِنٍ.

دنیا مسلمان کا راستہ ہے۔

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ کا "القازی الحنفیہ" ۱۶۹ میں قول ہے کہ یہ حدیث نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کے آخرہ اسلاف سے معلوم نہیں ہے۔ امام سیوطی نے اس حدیث کو "زیل الاعداد" الموضعہ" مکمل میں ذکر کیا ہے۔

۳۲ - الدُّنْيَا حَرَامٌ عَلَى أَهْلِ الْآخِرَةِ، وَالْآخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيَا، وَالْدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى أَهْلِ اللَّهِ.

دنیا آخرت والوں پر حرام ہے اور آخرت دنیا والوں پر حرام ہے نیز دنیا اور آخرت دونوں اللہ والوں پر حرام ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث من گھڑت ہے اور اس کا شمار ان احادیث میں ہوتا ہے جن کے ساتھ امام سیوطیؒ نے "الجامع الصغیر" کی زینت اور حسن کو ثبت کر دیا ہے۔ اور امام سیوطیؒ نے اس حدیث کی نسبت دہلمیؒ کی طرف کی ہے کہ اس نے اس حدیث کو "مسند الفردوس" میں این عبادؓ سے ذکر کیا ہے۔ امام مناویؒ نے اس کی تحقیق میں ذکر کیا ہے کہ اس کی سند میں جبل بن سلیمان راوی ہے جس کو امام زہبیؒ نے ضعیف راویوں میں داخل کیا ہے۔ نیز ابن معینؓ کا قول پیش کیا ہے کہ راوی لفظ نہیں ہے۔ میں کہتا ہوں: مناسب یہی ہے کہ جس راوی نے یہ حدیث بیان کی ہے وہ لفظ نہیں ہے بلکہ وہ کتاب اور کبر و نبوت کا مجسم ہے۔ یہ حدیث بالکل باطل لاشی ہے اس کے باطل ہونے میں کسی عکنند ایمان دار کو ہرگز شک و شبہ نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم، آخرت کے ساتھ محبت رکھنے والے ایماندار لوگوں کے لئے دنیا اور اس کی پاکیزہ طلاق چیزوں سے فائدہ اٹھانے سے کیبے روک سکتے تھے۔ ارشاد ریاضی ہے:

**هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً إِنَّ**

اللہ ای وہ ذات ہے جس نے زمین کی تمام اشیاء کو تمہارے فائدہ کے لئے پیدا فرمایا۔  
نیز ارشادِ ربائی ہے۔

**قُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالظِّينَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هُنَّ لِلَّهِ أَمْوَالٌ فَالْعُوْنَى الِّتِي خَالَ عَصَمَةَ الْقُسْطَنْطِيَا.**

ترجمہ: (اے پیغمبر) ان لوگوں کو کہہ دیجئے کہ جو نعمت (د آرائش) اور  
کھانے (پینے) کی پاکیزہ چیزیں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے پیدا کی  
ہیں ان کو حرام کس نے کیا ہے؟ کہہ دیجئے کہ یہ چیزیں دنیا کی زندگی میں  
بیمان والوں کے لئے ہیں اور قیامت کے دن خاص انجی کا حصہ ہوں گے۔

پھر یہ کہنا کیسے درست ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دینا د آخرت دونوں کو اللہ والوں پر حرام کر دیا ہے؟ اور اللہ والے وہی ہیں جو قرآن پاک پر عمل فیکرا ہیں اور اس کی آیات تلاوت کرتے ہوئے قیام کرتے ہیں اور آخرت، جنت اور دونخ کا نام ہے۔ اللہ والوں پر اللہ پاک نے دونخ کو حرام کر دیا ہے اور اس کے

بارے خبردی ہے جیسا کہ مومنوں کے لئے جنت کو واجب کر دیا ہے پس یہ کذاب کیسے کہتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر آخرت کو حرام کر دیا ہے حالانکہ آخرت میں جنت بھی ہے جس کا پرہیز گاروں سے وعدہ کیا گیا ہے نیز جنت میں ایک عظیم نعمت بھی ہے اور وہ اللہ پاک کا دیدار ہے ارشادِ ربیٰ ہے۔

**وَجُوهٌ يَوْمَئِنَ تَأْنِيَةً إِلَيْنَا نَأْتُهَا نَاظِرَةً** ۳۷۴۸

(ترجمہ) اس دن بہت سے چرے رونق دالے ہوں گے اور اپنے پرورو گار کا دیدار کر رہے ہوں گے۔

اور یہ بات واضح ہے کہ اللہ پاک کا دیدار آخرت میں ہو گا۔ نیز ارشادِ ربیٰ ہے کہ جب جنت دالے جنت میں داخل ہو جائیں تو (ان سے) خاطب ہو کہ اللہ پاک دریافت کریں گے، تمہیں کس چیز کی تمنا ہے کہ میں تمہیں مزید عطا کروں؟ وہ جواب دیں گے (اے اللہ!) کیا تو نے ہمارے چہروں کو روشن نہیں کیا؟ کیا تو نے ہمیں جنت میں داخل نہیں کیا؟ اور ہمیں دونوں سے نجات نہیں بخشی؟ (راوی بیان کرتے ہیں) اللہ تعالیٰ کی ذات سے پرہ کھل جائے گا۔ تو اسیں کوئی نعمت اللہ پاک کے دیدار۔ یہ زیادہ محبوب نہیں ہو گی۔ ۳۷۴۸ پھر آپ نے ذیل کی آیت حلاوت فرمائی۔

**لِلّٰهِنَّمَّا أَحْسَنُوا الْعَسْنَى وَزِيَادَةُ هَكَـ**

جن لوگوں نے نیک کام کے ان کے لئے جنت ہے اور مزید بھی۔

میرا تجویہ یہ ہے کہ اس حدیث کا واضح ایک جانش صوفی انسان تھا۔ اس حدیث کے وضع کرنے سے اس کا مقصد یہ ہے کہ مسلمانوں میں صوفیاء کے باطل عقائد کی نعرو اشاعت کی جائے۔ ان میں سے ایک عقیدہ یہ بھی ہے کہ جن چیزوں کو اللہ پاک نے حلال فرمایا ہے ان کو حرام قرار دیا جائے تاکہ نفس کی اصلاح ہو سکے معلوم ہوا کہ شارع علیہ السلام نے اصلاحِ نفس کے لئے اللہ کی جانب سے جو نفع پیش کیا ہے اس میں اصلاحِ نفس کا علاج نہیں ہے کیونکہ صوفیاء اللہ پاک کی معلومات میں اختلاف کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی ذات کا مذاق اڑاتے ہیں۔ قارئین کرام کی دلچسپی کے لئے ہم حافظ ابن حوزیؒ کی کتاب "تبیس الطیس" ۶۱۷ کے مخالف کی طرف توجہ دلاتے ہیں۔ جس میں صوفیاء کی تلبیسات اور شیطانی ہجتمندوں کا

تفصیل کے ساتھ ذکر ہے نیز یہ کتاب عقایبات کا مرقع ہے۔

### ۳۳ - الدُّنْيَا ضَرَّةُ الْآخِرَةِ.

دنیا آخرت کی سوکن ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں جیسا کہ "اکشن" دغیوں میں ہے البتہ اس کی مثل حضرت عیینی علیہ السلام کا کلام نقل کیا گیا ہے۔

### ۳۴ - إِذْدُرُوا الدُّنْيَا؛ فَإِنَّهَا أَسْخَرٌ مِّنْ هَارُوتَ وَمَارُوتَ.

دنیا سے کنارہ کش رہو اس لئے کہ دنیا ہاروت اور ماروت سے بھی زیادہ جادوگر ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث مکفر ہے، اس کا کوئی اصل نہیں ہے حافظ عراقی نے اس کو "تخریج الاحیاء" کے اب میں بیان کیا ہے اس کو ابن الی الدینیا نے اور امام زہیق نے "شعب الائمان" میں ابن الی الدینیا کے طبق سے ابوالدرداء رحاوی سے رسول رداشت کیا ہے۔ نیز امام زہیق کا قول ہے کہ بعض نے ابوالدرداء سے اس نے ایک صحابی سے بیان کیا امام زہیق کا قول ہے کہ ابوالدرداء کا کچھ علم نہیں کہ یہ کون ہے۔ نیز اس نے کہا کہ یہ حدیث مکفر اور بے اصل ہے۔

میں کہتا ہوں: حافظ ابن حجر نے "السان الميزان" کے اب میں اس کا اقرار کیا ہے اور جس شخص کا یہ خیال ہے کہ یہ ابوالدرداء صحابی ہے وہ خطأ پر ہے اور بظاہر امام سیوطیؒ کی "الجامع" میں یہی رائے ہے جب کہ انہوں نے ابوالدرداء کو مقید ذکر نہیں کیا۔ عدم تقید میں امام مناویؒ بھی اسی کی روشن پر ہیں جب کہ انہوں نے ابوالدرداء کے ساتھ کسی لفظ کا ذکر نہیں کیا۔ اور انہوں نے کہا کہ اس حدیث کا کچھ حالہ نہیں ہے یہ حدیث ضعیف ہے اس لئے کہ اس میں ہشام بن عمار (اصل میں کمال ہے اور یہ تحریف ہے) کے پارہ میں امام زہیق کا قول ہے کہ ابوحاتم نے کہا کہ یہ راوی صدق ہے البتہ اس کے حافظ میں تغیر رونما ہو گیا تھا۔ اور جب اس کو

تحقیق کی جاتی تو وہ تلقین قبول کرتا تھا۔ ابو داؤد کا قول ہے کہ اس نے چار سو سے زائد احادیث بیان کی ہیں جن کا کچھ اصل نہیں۔ لیکن اس علت پر اعتراض ہے اس لئے کہ ابو الدروع سے یہ حدیث دو طریق سے مروی ہے جیسا کہ "لسان المذاق" کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے پس حقیقی علت تو ابو الدروع کا بھول ہوتا ہے۔ نیز اس کو ابن عساکر وہاں نے ارطہ بن منذر کا قول بتایا ہے جب کہ بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ اسرائیلی روایات سے ہے۔

### ۳۵ - مَنْ آذَنَ فَلِيقُمْ

جو شخص اذان کے اسے چاہئے کہ وہی سمجھیر کے۔

تحقیق: ان الفاظ کی ساتھ حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، البتہ حدیث ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے۔

مَنْ آذَنَ فَهُوَ يُؤْتَمْ جو شخص اذان کے وہی سمجھیر کے۔

اس حدیث کو امام ابو داؤد، امام ترمذی اور ابو القیم نے "اخبار امہان" ۲۸۰ میں اور ابن عساکرہاں اور ان کے علاوہ دیگر محدثین نے عبد الرحمن بن زیاد افریقی کے طریق سے اس نے زیاد بن قیم حضری سے اس نے زیاد بن حارث حدائی سے مرفوع بیان کیا لیکن افریقی کی وجہ سے اس حدیث کی سند ضعیف ہے۔ "لتقویٰ" میں حافظ ابن حجر کا قول ہے کہ افریقی حافظ کے لحاظ سے ضعیف ہے۔ امام ترمذی نے اس کو ضعیف قرار دینے کے بعد کہا ہے کہ ہم اس حدیث کو افریقی کے طریق سے پہچانتے ہیں جو کہ محدثین کے ہاں ضعیف ہے۔ نیز امام بقویٰ نے اس کو ضعیف کہا ہے۔ اسی طرح امام نوویٰ کی "المجموع" ۲۸۲ میں ہے اور امام یحییٰ نے سن کبری میں اس کے ضعف کی طرف اشارہ کیا ہے۔ ۲۸۳ البتہ ابن عساکر کا اس حدیث کو حسن قرار دینا شاید اس سے مقصود معنوی حسن ہے اور بعض ہم عمر نضلاء افریقی کو ثابتہ قرار دیتے ہیں اس بیان پر بعض کا خیال ہے کہ افریقی کی حدیث صحیح ہے لیکن یہ خیال جرح و تتعديل کے مسئلہ قاعدہ کے خلاف ہے کہ جب جرح کا سبب معلوم ہو جائے تو جرح کو تعديل پر مقدم رکھا جائے۔ اور اس مقام پر جرح کا سبب

ظاہر ہے کہ افریقی کا حافظ خراب تھا اور سفیان ثوریؓ نے افریقی کی اس حدیث اور اس کی دیگر احادیث کا انکار کیا ہے۔ نیز حدیث ابن عمرؓ سے مروی ہے لیکن وہ بھی ضعیف ہے اس حدیث کو عبد بن حید نے "المنتخب من سنده" ۲۸۸ اور ابو امیہ طرسوی نے "سنہ ابن عمر" ۵۸۸ اور امام نیقیؓ اور امام طبرانیؓ ۷۶۸ نے اور عقیلؓ نے "النفعاء" میں ذکر کیا ہے۔ نیز امام نیقیؓ نے اس کو ضعیف کما کہ اس حدیث میں سعید بن راشد راوی متفرد ہے اور وہ ضعیف ہے اور حافظ ابن حجرؓ نے "التلخیص" ۲۸۸ میں اسی قسم کی بات کی ہے انہوں نے کما کہ اس حدیث کو ابوقاتم رازیؓ اور ابن حبانؓ نے "النفعاء" میں ضعیف کما ہے اور اس سے شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے "اربعون حدیث" ۲۸۹ میں روایت کیا۔

میں کہتا ہوں : ابوقاتمؓ کے کلام کی صراحت جیسا کہ "عمل الحدیث" ۴۰۰ میں ہے انہوں نے اپنے بیٹے سے کہا، اس نے کما کہ میرے والد نے کما کہ یہ حدیث مکر ہے اور سعید راوی ضعیف الحدیث ہے؛ کبھی متذوک الحدیث بھی کہا ہے۔

میں نے اس حدیث کو ضعیف قرار دینے پر تفصیل کے ساتھ "ضعیف سنابی وادو" میں بحث کی ہے لیکن ابن عمرؓ کی حدیث کے بعد عقیلؓ کا قول کہ یہ متن اس سند کے علاوہ بھی صالح کے طریق سے مروی ہے۔ اگر افریقی کا طریق مراد ہے تو وہ قابل تسلیم نہیں ہے اس لئے کہ اب اس کا ضعف معلوم کر چکے ہیں اور خود عقیلؓ نے اس کو "النفعاء" میں شامل کیا ہے ۲۸۸ اور اگر کوئی تیرا طریق ہے تو میں اسے نہیں جانتا۔ نیز اس کو ابن عدیؓ نے ۲۸۸ ابن عباسؓ سے ذکر کیا۔ اس کی سند میں محمد بن فضل بن عطیہ ہے اور وہ متمم با کذب ہے جیسا کہ پلے گزر چکا ہے ابن عدیؓ کا قول ہے کہ اس کی اکثر احادیث الی ہیں کہ ثقہ رواۃ اس کی متابعت نہیں کرتے۔

اس حدیث کے قبیع نتائج میں سے (یہ بھی) ہے کہ اس کی بیانیا پر نمازوں میں جھکرا رونما ہو جاتا ہے۔ اس قسم کے جھکڑے بارہا دیکھنے میں آتے ہیں خاص طور پر اس وقت جب اذان کئے والا کسی عذر کی وجہ سے بردقت مسجد میں نہیں پہنچتا اور کچھ نمازی چاہتے ہیں کہ جماعت کھٹکی ہو جائے۔ اس پر کچھ نمازی اس حدیث سے استدلال کرتے ہوئے دوسروں پر اعتراض کرتے ہیں کہ تکمیر کا حق مؤذن کا ہے اس

لئے نماز کمری نہ کی جائے ان اعتراض کرنے والوں کو یہ علم نہیں کہ یہ حدیث تو ضعیف ہے اس کی نسبت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب کرنا درست نہیں کجا اس کی بنیاد پر لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی جانب جلدی کرنے سے روکا جائے۔ خبردار! اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے مراد نماز قائم کرنا ہے۔

### ۳۶ - حُبُّ الْوَطْنِ مِنَ الْإِيمَانِ.

وطن کی محبت ایمان سے ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث من کمثرت ہے، جیسا کہ امام صنعاۃؒ سہیں اور ویگد ائمہؒ نے فرمایا ہے۔ پھر اس کا مفہوم بھی درست نہیں اس لئے کہ وطن کی محبت، نفس اور مال کی محبت کی مانند ہے ان میں ہر ایک کی محبت انسان میں مرکوز ہے لذا ان کی محبت کی وجہ سے انسان قابل شائش نہیں اور نہ یہ محبت ایمان کے لوازات میں سے ہے کیا آپ جانتے ہیں کہ یہ تمام لوگ اس محبت میں شریک ہیں، مومن اور کافر میں اس محبت کے لحاظ سے کچھ فرق نہیں۔ بھی وطن سے محبت رکھتے ہیں۔

### ۳۷ - يَا أَيُّهُمْ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ هُمْ فِيهِ ذِنَابٌ، فَمَنْ لَمْ يَكُنْ ذِنَابًا؛ أَكْلَتْهُ الذِّنَابُ.

لوگوں پر ایک ایسا وقت آئے گا جب کہ وہ اس وقت بھیڑیے ہوں گے اور جو شخص بھیڑا نہیں ہو گا اس کو بھیڑیے کھا جائیں گے۔

**تحقیق:** یہ حدیث انتہائی درجہ ضعیف ہے، امام ابن جوزیؒ نے اس حدیث کو امام دارقطنیؒ کے طریق سے اسی سند کے ساتھ زیاد بن ابن زیاد جھاتس تک ذکر کیا ہے اس نے بیان کیا کہ نہیں یہ حدیث انس بن مالک نے مرفوع بیان کی نیز ابن جوزیؒ نے امام دارقطنیؒ کا قول پیش کیا کہ اس حدیث کی سند میں زیاد راوی متعدد ہے اور وہ حسروک ہے اور امام سیوطیؒ نے "اللائل" ۲۴۸ میں بھی اسی طرح کہا ہے۔ میں کہتا ہوں: حافظ ابن حجرؒ نے "میزان الاعتراض" میں ذکر کیا ہے کہ اس

راوی کو ضعیف قرار دینے پر انتہا ہو چکا ہے۔ البتہ ابن حبان نے اس کا ذکر شدہ راویوں میں کیا ہے۔ نیز کہا ہے کہ کبھی کبھی وہ وہم کرتا ہے نیز حدیث کو امام طبرانی نے "اوست" میں ذکر کیا ہے۔

میں کہتا ہوں : امام طبرانی کی روایت کے مطابق اس حدیث کو امام یعنی نے "مجموع الروايات" ۱۹۵ میں ذکر کیا اور واضح کیا ہے کہ اس حدیث کی سند میں ایسے روایات ہیں جن کو میں نہیں جانتا۔

**۳۸ - مَنْ أَخْلَصَ لِلَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا؛ ظَهَرَتْ بِنَابِيَّعُ الْحِكْمَةِ عَلَى لِسَانِهِ.**

جس شخص نے اللہ کی رضا کے لئے چالیس روز اخلاص اختیار کیا اس کی زبان پر حکمت کے چشمے جاری ہو جاتے ہیں۔

**تحقیق :** یہ حدیث ضعیف ہے، اس حدیث کو ابو قیم نے "المذکور" ۱۹۲ میں محمد بن اسماں میں کے طریق سے بیان کیا اس نے کہا کہ ہمیں ابو غالد یزید و اسٹلی نے بیان کیا اس نے کہا، ہمیں حاجاج نے خبر دی اس نے تکھول سے، اس نے ابوالیوب انصاری سے مرفع ذکر کیا اور ابو قیم کا قول ہے کہ اسی طرح اس حدیث کو یزید و اسٹلی نے متصل سند کے ساتھ اور ابو معاویہ نے حاجاج سے مرسل بیان کیا ہے۔

میں کہتا ہوں : پھر اس نے اس حدیث کو حناد بن سری کے طریق سے روایت کیا۔ اس نے کہا، ہمیں ابو معاویہ نے حدیث بیان کی اس نے حاجاج سے اس نے تکھول سے مرسل بیان کیا اور اسی طرح اس حدیث کو امام حسین جوزی نے "زواائد البر" ۷۷ میں "گواہ" سے اور ابن الجیش شعبہ نے "المیتف" میں اور حناؤ نے "الزید" میں اس کے طریق سے اس نے حاجاج سے روایت کیا اس لحاظ سے حدیث (حجاج سے اس نے تکھول سے) مرسل ہے اور اس کو متصل قرار دینا صحیح نہیں اور اس حدیث کو امام ابن جوزی "الموضوعات" میں ابو قیم کے موصول طریق سے بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے یزید بن ابی یزید ابی عبد الرحمن

واسطی کوت سے خطا کرتا ہے اور حاج راوی مجموع اور محمد بن اسما علی مجھول ہے اور "مجھول" کا صاحب ابو ایوب سے صحیح نہیں اور امام سید علیؑ نے اس کا تعاقب "اللائل" المعنون ۴۸ میں ان الفاظ کے ساتھ کیا ہے، میں کہتا ہوں کہ عراقیؑ نے "تخنزع الاحیاء" میں اس حدیث کو ضعیف قرار دینے پر اکتفاء کیا ہے اور اس حدیث کے "مجھول" سے متعدد طرق مرسل ہیں۔ لیکن مرسل طریق میں محمد بن اسما علی اور زیند راوی نہیں ہے۔

میں کہتا ہوں: پھر اس نے اس حدیث کو ابو قیمؓ اور اس کے علاوہ کسی اور کے طریق سے اس نے "مجھول" سے مرسل بیان کیا ہے اور اس پر خاموشی اختیار کی ہے حالانکہ وہ ضعیف ہے اس لئے کہ اس میں حاجج بن ارطاطہ راوی مدرس ہے اور اس نے حدیث کو لفظ "عن" کے ساتھ بیان کیا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ وہ مرسل ہے نیز اس حدیث کو امام صفائیؓ "الاحادیث الموضوع" ۴۹ میں لائے ہیں۔

پاں؟ مجھے اس کے ایک دوسرے طریق پر بھی آگاہی حاصل ہوئی، اس کو القضاہی ۴۰۰ نے عامر بن یسیار سے روایت کیا اس نے کہا، ہم سے سوارین مصب نے بیان کیا، اس نے ثابت سے اس نے ششم سے اس نے ابن حبانؓ سے مرفع بیان کیا مزید اطمینان کیا کہ اس سے مقصود وہ شخص ہے جو عشاء اور جمکری نماز باجماعت ادا کرتا ہے۔ اور جو شخص چالپس روز باجماعت نماز ادا کرتا ہے، محیر اوتی پاتا ہے اس کو دو براء تمن حاصل ہوتی ہیں۔ البتہ اس میں سوار راوی متذکر ہے اسی طرح امام نسائیؓ اور بعض دوسرے ائمہ کے اقوال ہیں۔

**۳۹ - مَنْ نَامَ بَعْدَ الْعَصْرِ، فَاخْتُلِسْ عَقْلَهُ؛ فَلَا يَلْتُومَ إِلَّا نَفْسَهُ؟**

جس شخص نے عصر کے بعد نہیں کی اور اس کی عقل جاتی رہی تو وہ صرف اپنے آپ کو طامست کرے۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، اس کو ابن حبانؓ نے خالد بن قاسم کے طریق سے اس نے یث بن سعد سے اس نے عقیل سے اس نے امام زہریؓ سے اس نے عروہؓ

سے اس نے عائشہ سے مرفوع بیان کیا۔ اس حدیث کو ابن جوزی نے "مسنونات" میں داخل کیا ہے نیز بیان کیا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے اس میں خالد راوی کتاب ہے (در اصل) یہ حدیث ابن یحییٰ سے ہے خالد نے اس سے حدیث اخذ کر کے یہ کی طرف منسوب کر دی۔ امام سیوطی "اللائل" ۲۶۰ میں رقم طراز ہیں کہ امام حاکم اور دیگر ائمہ کا قول ہے کہ خالد یہ کہ ابن یحییٰ کی احادیث داخل کرتا تھا پھر اس کا ذکر امام سیوطی نے ابن یحییٰ کے طریق سے کیا ہے۔ کبھی یوں بیان کیا کہ عمرو بن شیعہ سے وہ اپنے باپ سے وہ اپنے دادا سے مرفوع بیان کرتا ہے اور کبھی یوں بیان کیا کہ ابن شاب سے اس نے انس سے مرفوع ذکر کیا اور ابن یحییٰ راوی حافظہ کی وجہ سے ضعیف ہے۔ اس نے اس روایت کو ایک تیرے طریق کے ساتھ بیان کیا ہے اس کا ذکر ابن عدی نے "الکامل" ۲۶۰ میں اور سی "تاریخ جرجان" ۳۰۴ میں اس نے عقلی سے اس نے کھول سے مرفوع مرسل روایت کیا ان دونوں نے اس روایت کو مروان کے طریق سے بیان کیا اس نے بیان کیا کہ میں نے یہ بن سعد سے دریافت کیا۔ (جب کہ میں نے اس کو دیکھا کہ وہ رمضان کے مہینہ میں عصر کی نماز کے بعد سویا) اے ابوالحارث! تو عصر کی نماز کے بعد سویا ہے حالانکہ ہمیں ابن یحییٰ نے حدیث بیان کی (اس کا ذکر کیا) یہ نے کہا، میں ابن یحییٰ عن عقلی کی وہ حدیث نہیں چھوٹوں گا جو میرے لئے مفید ہو گی پھر اس کو ابن عدی نے مشهور بن عمر کے طریق سے اس نے کہا کہ ہمیں ابن یحییٰ نے بیان کیا۔ اس نے عمرو بن شیعہ سے اس نے اپنے والد سے اس نے اپنے دادا سے بیان کیا۔

میں کہتا ہوں : مجھے یہ کے جواب سے خوشی ہوتی۔ اس کے جواب سے فرات متریع ہو رہی ہے اور اس پر تجہب کے انہمار کی ضرورت نہیں ہے اس نے کہ یہ کاشمہ ائمہ مسلمین اور مشہور فقیہاء میں ہوتا ہے اور میرے علم میں ہے کہ آج کے اس دور میں ایسے مشائخ تکفیر کے ساتھ پائے جاتے ہیں جو عصر کی نماز کے بعد نیند کرنے کو میوب جانتے ہوئے اس سے باز رہتے ہیں اگرچہ وہ نیند کی ضرورت کیوں نہ محسوس کریں۔ جب ان سے کہا جاتا ہے کہ نیند کرنے کا حکم دینے والی

حدیث ضعیف ہے تو وہ فی الغور جواب میں کہتے ہیں کہ فضائل و اعمال میں ضعیف حدیث پر عمل کیا جاسکتا ہے (اس واقعہ کی روشنی میں) غور و فکر کیجئے کہ حق من کے فرم اور متأخرین کے علم میں کتنا نمایاں فرق ہے۔

اس حدیث کو ابو یعلیٰ نے اور ابو حیم ۳۰۰ھ نے "خطبہ تبویٰ" میں (سر جانی نہ ہے) عمرو بن حسین سے اس نے ابن علائی سے اس نے امام او زاغیٰ سے اس نے امام ذہریٰ سے اس نے عودہ سے اس نے عائشہ سے مرفوع بیان کیا اور عمرو بن حسین (ذکر) کذاب ہے جیسا کہ خطیب بغدادیٰ اور دیگر انگر فتنے کا ہے اور یہ رادی "عدس" (سور کی دال) کا راوی ہے۔ اس کا ذکر حدیث نمبر ۳۰ میں ہے۔

۳۰ - عَلَيْكُمْ بِالْقَرْعٍ؛ فَإِنَّهُ يَنْهَا فِي الدِّمَاغِ، وَعَلَيْكُمْ  
بِالْعَدَسِ؛ فَإِنَّهُ قُيْسٌ عَلَى لِسَانِ سَبْعِينِ تَبَيَّناً.

کہ تو استعمال کرو اس کے کھانے سے دماغ کو تقویت حاصل ہوتی ہے نیز سور کی دال کا استعمال کرو سڑا انبیاء کی زبان سے اس کی  
عذرگی بیان ہوئی ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث من گھڑت ہے، اس حدیث کو امام طبرانیٰ نے عمرو کے طریق سے جس کا ابھی گزشتہ حدیث میں ذکر ہوا۔ اس نے ابن علائی سے اس نے ثور سے اس نے کھوؤں سے اس نے واحد سے روایت کیا۔ امام سیوطیٰ نے "اللائل" ۵۰۰ھ میں اس طریق سے ذکر کرنے کے بعد کما کہ عمرو اور اس کا استاذ دونوں متزوک راوی ہیں۔ میں کہتا ہوں: باہم ہمہ امام سیوطیٰ نے اس حدیث کو "الجامع الصیغہ" میں ذکر کیا ہے۔

امام زرکشیٰ نے "اللائل المشورہ فی الاحادیث المشورہ" ۳۰۶ھ میں ذکر کیا کہ میں نے ابن صلاح کی تحریر دیکھی ہے جس میں اس نے اس حدیث کو باطل کہا ہے اس حدیث کے بارہ میں عبدالله بن مبارکؓ سے دریافت کیا گیا۔ انہوں نے جواب دیا کہ سور کی دال کی عمرگی کے بارہ میں تو کسی ایک غثیبر کی زبان سے بھی کوئی لفظ

شیئں نکلا۔

ظاہر ہے کہ سور کی والی کا استعمال ضرر رسان اور تجھی پیدا کرنے والا ہے نیز ابن بوزیٰ نے اس کو موضوعات میں متعدد طرق سے ذکر کیا ہے اور اس پر موضوع ہونے کا حکم لگایا ہے۔

امام مناویؒ کا قول ہے کہ امام سیوطیؒ نے سور کی والی کی عمدگی کا ذکر بڑے زور شور سے کیا ہے لیکن کوئی منید بات ذکر نہیں کر پائے ہیں اسی طرح سور کی والی اس حدیث کو امام غالیؒ نے "الاحادیث الموضوع" ۲۰۷ میں ذکر کیا ہے۔ اسی طرح امام ابن القیمؒ نے "المنار" ۲۰۸ میں ذکر کیا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ اس حدیث کو اس قسم کے لوگوں نے وضع کیا ہے جنہوں نے سور کی والی کو "من" اور "سلوی" پر ترجیح دی ہے۔ نیز ملکا علی قادریؒ نے اس حدیث کو "موضوعات" ۲۰۹ میں شامل کیا ہے اور امام ابن تیمیہؒ نے "مجموع الفتاویٰ" میں ذکر کیا کہ اہل علم کا اس بات پر اتفاق ہے کہ یہ حدیث جھوٹی اور من گھرت ہے۔ نیز آنکہ آنے والی حدیث بھی عمرو بن حصین کذاب کی موبیات سے ہے۔

**۱۳ - مَنْ أَصَابَ مَالًاٍ مِّنْ نَهَاوِشٍ؛ أَذْهَبَهُ اللَّهُ فِي نَهَايَرِ**

جس شخص نے حرام مال اکھٹا کیا اللہ تعالیٰ اس کا مال حرام راستہ  
میں لے جاتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث صحیح نہیں ہے، اس حدیث کو القضاویؒ نے "سنہ القتاب" ۲۱۰ میں عمرو بن حصین سے ذکر کیا اس نے کہا، ہمیں محمد بن عبد اللہ بن علائیؒ نے بیان کیا اس نے کہا کہ ہمیں ابو سلمہ حمصیؒ نے مرفوع بیان کیا۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کی سند ساقط ہے عمرو بن حصین راوی کذاب ہے جیسا کہ پسلے بھی اس کا ذکر ہو چکا ہے اور امام غالیؒ نے "القاصد" ۲۱۰ میں ذکر کیا کہ عمرو راوی متروک ہے اور ابو سلمہ کا نام سلیمان بن سلم ہے اور وہ "حمص" کے قاضی سعیٰ بن جابر کا محترم ہے وہ صحابی نہیں ہے پس حدیث ضعیف ہونے کے ساتھ

ساتھ مرسل بھی ہے اور دہلیؒ نے اس حدیث کو صحیٰ بن جابر کی طرف منسوب کیا ہے جب کہ وہ بھی صحابی نہیں ہے اور امام تقیؑ نے کہا کہ حدیث صحیح نہیں ہے اور امام سیوطیؓ نے اس حدیث کو "المجامع" میں ابن الجمار کی طرف منسوب کیا ہے اس نے ابوسلہ حفصی سے بیان کیا لیکن امام متاویؓ نے اس کو غلط قرار دیا کہ ابوسلہ تو تامیٰ ہے اور بمحول ہے "تقریب" میں اس کا ذکر ہے۔ اور عمرو راوی متذوک ہے۔

**لغوی تحقیق:** "نحوش" نون کے ساتھ "مشت" سے مشتق ہے جس کا معنی ہے اس نے گوشت کو دانتوں سے کاٹ کر کھایا اور اس کی جمع نحوش ہے لایہ لفظ "حوالش" ہے اور حوش سے مشتق ہے جس کا معنی جمع کرنا ہے اور اس کا اطلاق ہر اس مال پر بھی ہوتا ہے جو حلال طریقہ سے حاصل نہ کیا گیا ہو اور "حوالش" کا اطلاق اس مال پر ہوتا ہے جو حرام طریقہ سے جمع کیا گیا ہو۔

"نمایر" نون اول کے ساتھ، یہ ہلاکت کے مقامات اور ان کاموں پر جو ہلاک کرنے والے ہیں پر بولا جاتا ہے۔ اصل میں "نمایر" یعنی مقامات کو کہتے ہیں جب وہاں کسی اونٹ کا پاؤں دھنس جاتا ہے تو جلدی سے لکھتا نہیں ہے مقصود یہ ہے کہ جو شخص حرام مال اکھڑا کرتا ہے جیسے لوٹ مار کا مال ہے تو اللہ پاک ایسے مال کو حرام کے راستے میں ہی لے جاتا ہے "ذیض القدری" میں اسی طرح ہے۔

### ۳۲ - آلنَّيَّةِ فَادَةٌ، وَالْفُقَهَاءُ سَادَةٌ، وَمَجَالِسُهُمْ زِيَادَةٌ.

انبیاء علیهم السلام قائد ہیں اور فقیماء سردار ہیں اور ان کی مجلسوں میں بیٹھنے سے علم میں اضافہ ہوتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث من گھرست ہے، اس حدیث کو امام دارقطنیؓ نے سنن ۲۷۶ میں اور القضاۃؓ نے "سنن اشباع" ۲۴۸ میں ابواسحاق کے طریق سے اس نے حارث سے اس نے علیٰ بن ابی طالب سے مرفوع بیان کیا اس حدیث کی سنن غایت درجہ ضعیف ہے۔ حارث بن عبد اللہ الحمدانی الاعوز راوی کو جسمور علماء لے ضعف

کما ہے۔ ابن الدینی نے کذاب کمد شبہ نے کما کہ ابو اسحاق نے اس سے صرف چار احادیث سنی ہیں۔ اور "اللکش" ۲۷۳ میں ہے کہ ملا علی قاری نے موضوع کا ہے اسی طرح "الخلاصہ" میں ہے اور امام سعیدی نے اس حدیث کو "الجامع الصغير" میں قضائی کی روایت سے ذکر کیا۔ اور وضع کی علامات اس پر ظاہر ہیں۔

### ۳۳ - شَهْرُ رَمَضَانَ مُعْلَقٌ بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَلَا يُرَفَّعُ إِلَى اللَّهِ؛ إِلَّا بِزَكَّةِ الْفِطْرِ.

رمضان کا ممینہ آسمان و زمین کے درمیان معلق رہتا ہے رمضان میں صدقہ فطر ادا کرنے سے ہی اللہ کی طرف یہ عمل بلند ہوتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، "الجامع الصغير" کے مولف نے اس حدیث کو ابن شاہین کی طرف مفسوب کیا ہے اور اس نے اس حدیث کو اپنی کتاب "ترغیب" میں ذکر کیا اور "النیاء" میں جریئہ سے مردی ہے اور اس نے اس حدیث کو ضعف کے ساتھ نشان زد کیا ہے اور امام متاوی نے اس کے سبب کو شرح میں بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس حدیث کو ابن جوزی نے "الواحیات" میں ذکر کیا ہے نیز کہا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے اس کی سند میں محمد بن عبید بصری راوی بھول ہے۔

میں کہتا ہوں: ابن جوزی سے "اطل المتناجیہ" میں پوری وضاحت موجود ہے کہ محمد بن عبید کی کسی نے متابعت نہیں کی۔ حافظ ابن حجر نے بھی "لسان" اس کو برقرار رکھا ہے اور "الترغیب" ۲۵ میں امام منذری کا قول ہے کہ اس حدیث کے ابو حفص بن شاہین نے "نفائی رمضان" میں ذکر کیا ہے نیز اس حدیث کو غریب اور اس کی سند کو جدید قرار دیا ہے اس قول میں وو وجہ سے ضعف ہے۔

**سلی وجہ:** ابن شاہین کی ذکر کردہ کتاب میں اس کا ثبوت پیش کیا گیا ہے، میں نے "نفائی رمضان" کتاب کے عده خط والے نسخہ کا دمشق ۲۷۲ کے کتب خانہ "ظاہریہ" میں مطالعہ کیا مجھے اس میں یہ حدیث نہیں ملی۔ اس کے ساتھ ساتھ میں

نہ نہیں دیکھا کہ اس کتاب کے مولف نے کسی حدیث پر صحت یا ضعف کا حکم لگایا ہو۔ پھر یہ حدیث ”فضائل جریر“ بے ۲۷۔ کتاب میں میری نظر سے گزری اس حدیث کو اس میں احمد بن عیینی مقدادی نے اس طرز سے ذکر کیا اور یہاں کیا کہ اس حدیث کو ابو حفص بن شاہین نے ذکر کیا ہے اور حدیث کو غریب اور سند کے لحاظ سے جید کیا اور حدیث کا مفہوم بیان کرتے ہوئے کہا کہ جس رمضان میں گناہ سرزد ہوئے وہ رمضان اس وقت تک ان گناہوں کی بخشش کا سبب نہیں ہے بلکہ اور نہیں اس وقت تک اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اسے تقویت حاصل ہوتی ہے جب تک کہ صدقۃ فطرہ ادا نہیں کیا جاتا۔

علوم ہوا، شاید ابن شاہین نے اس حدیث کو ”فضائلِ رمضان“ کے علاوہ کسی دوسری کتاب میں ذکر کیا ہو یا ممکن ہے کہ اس کے کسی دوسرے نسخے میں ہو جس میں ان ہے کچھ زائد عبارتیں ہوں جن پر مجھے اطلاع حاصل نہ ہو سکی ہو۔

**دوسری وجہ:** ہم فرضی کرتے ہیں کہ ابن شاہین سے مذکورہ ثبوت میں تسلیل ہو گیا ہو۔ وگرنہ حدیث کو کیسے جید کہا جا سکتا ہے جب کہ اس کا ایک راوی مجمول ہے اور وہ اس کے ساتھ ساتھ متفرد ہے جیسا کہ ابن جوزیؓ کا قول ہے اور حافظ ابن حجر عسقلانیؓ نے بھی اس کی موافقت کی ہے نیز انسؑ سے حدیث مروی ہے جس کو ابن عساکرؓ محدث لائے ہیں، روایت بقیۃ بن ولید سے ہے۔ اس نے کہا کہ مجھے عبد الرحمن بن عثمان بن عمر نے بیان کیا اس نے انسؑ سے مرفوع ذکر کیا۔

میں کہتا ہوں کہ عبد الرحمن راوی کا مجھے کچھ علم نہیں بظاہر یہ راوی بقیۃ بن ولید کے شیخ سے ہے جو مجمول ہیں۔

پھر اگر یہ روایت صحیح ہے تو حدیث بظاہر اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رمضان کے روزوں کی تقویت صدقۃ فطرہ ادا کرنے پر موقوف ہے۔ جو شخص صدقۃ فطرہ ادا نہیں کرے گا اس کے روزے قبول نہیں۔ مجھے معلوم نہیں کہ کوئی اہل علم اس بات کا قائل ہو اور وہ تاویل جس کا ابھی میں نے ذکر کیا ہے وہ حدیث کے ظاہری معنی سے بہت دور ہے۔ علاوہ ازیں تاویل تو حدیث کے صحیح ہونے کی فرع ہے لیکن حدیث ہی صحیح نہیں۔

میں کہتا ہوں : جب کہ مجھے علم ہے کہ جب بھی رمضان آتا ہے تو کچھ مخفی  
حضرات عوام الناس میں اس حدیث کا چرچا کرتے ہیں اور یہ ایکی ظہیری ہے جس کے  
باہر میں ہم پرمادید ہیں کہ لوگوں کو اس غلطی میں واقع ہونے سے بچایا جائے نہ یہ کہ  
انہیں اس میں جلا کر دیا جائے۔

سم ۳ - مَنْ أَحَدَثَ وَلَمْ يَتَوَضَّأْ؛ فَقَدْ جَفَانِي، وَمَنْ تَوَضَّأَ وَلَمْ  
يُصْلِلْ؛ فَقَدْ جَفَانِي، وَمَنْ صَلَّى وَلَمْ يَدْعُنِي؛ فَقَدْ جَفَانِي، وَمَنْ  
دَعَانِي قَلَمْ أُجِيدُهُ؛ فَقَدْ جَفَيْتُهُ، وَلَسْتُ بِرَبِّ جَاهِيْ.

جو شخص بے وضو ہوا اور اس نے وضو نہ بنا�ا اس نے مجھ پر ظلم کیا  
اور جس نے وضو بنا�ا اور نماز ادا نہ کی اس نے مجھ پر ظلم کیا اور  
جس نے نماز ادا کی اور مجھ سے دعا نہ مانگی اس نے مجھ پر ظلم کیا اور  
جس نے مجھ سے دعا مانگی میں نے اس کی دعا قبول نہ کی تو میں نے  
ظلم و جھار روا رکھا جب کہ میں ظلم و جھار روا رکھنے والا نہیں ہوں۔

تحقیق : یہ حدیث موضوع ہے 'امام صفائی' ۲۹ اور دیگر محدثین نے اس حدیث  
کو موضوع قرار دیا ہے اس حدیث کے موضوع ہونے پر یہی دلیل کافی ہے کہ بے  
وضو ہونے کے بعد وضو بانا اور وضو کے بعد نماز ادا کرنا دونوں مستحبات سے ہیں  
جب کہ حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں واجبات سے ہیں۔ اس لئے کہ جو ایسا  
نسیں کرے گا اس نے مجھ پر ظلم کیا اور اس قسم کی پر زور و عیند والے الفاظ مستحبات  
میں استعمال نہیں ہوتے اور اس کے ظاہر ہونے میں ہرگز جفا نہیں ہے اس کی مثل  
آنکہ ذکر کی جانے والی حدیث بھی موضوع ہے۔

سم ۴ - مَنْ حَجَّ الْبَيْتَ، وَلَمْ يَزُدْنِي؛ فَقَدْ جَفَانِي.  
جس شخص نے بیت اللہ کا حج کیا اور میری قبر کی زیارت نہ کی اس

## نے مجھ پر ظلم کیا۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، حافظ زہبی نے "میزان الاعتدال" ۲۲۰ میں اس حدیث کو موضوع کما ہے۔ اور امام صفائی نے اس کو "الاحادیث الموضوع" ۲۲۱ میں ذکر کیا ہے اور اسی طرح زرکشی اور ابن جوزی نے اسے موضوع کما ہے۔ امام شوکانی نے بھی "القواعد المجموعۃ فی الاحادیث الموضوع" ۲۲۲ میں اس کو موضوع کما ہے اور اس حدیث کے موضوع ہونے پر یہ بات کافی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر ظلم و جناروا رکھنا اولاد کفر ہے اور اگر کفر نہیں تو کم از کم کبیرہ گناہ تو ضرور ہے۔ کیا وہ شخص جو آپؐ کی قبر مبارک کی زیارت نہیں کرتا وہ کبیرہ گناہ کا مرکب ہوتا ہے؟ اس سے تو یہ لازم آتا ہے کہ آپؐ کی قبر مبارک کی زیارت کرنا بخ او اکرنے کی طرح غرض ہے حالانکہ کوئی بھی مسلمان اس کا قابل نہیں اس لئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کی زیارت کرنا اگرچہ تقبیت کی قبیل سے ہے جب کہ علماء کے نزدیک اس کا ذرجمہ مستحبات سے زیادہ نہیں ہے تو آپؐ کی قبر مبارک کی زیارت نہ کرنے والا کیسے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر ظلم و جناروا رکھنے والا اور آپؐ سے روگردانی کرنے والا ہے۔

۳۶ - مَنْ زَارَنِيْ وَذَارَ أَبِيْ إِبْرَاهِيمَ فِيْ عَامٍ وَاجِدٌ؛ دَخَلَ الْجَنَّةَ

جس شخص نے میری اور میرے باپ ابراہیم علیہ السلام کی ایک ہی سال میں زیارت کی وہ جنت میں داخل ہوا۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، امام زرکشی نے "اللائل المشورہ" ۲۲۳ میں ذکر کیا کہ بعض حفاظت نے کہا ہے کہ یہ حدیث موضوع ہے اس حدیث کو کسی بھی حدیث نے بیان نہیں کیا ہے بات امام نووی نے کہی ہے کہ یہ حدیث موضوع اور بے اصل ہے امام سیوطی نے اس حدیث کو "ذیل الاحادیث الموضوع" ۲۲۴ میں ذکر کیا ہے اور امام ابن تیمیہ اور امام نووی کا قول ذکر کیا ہے کہ یہ حدیث موضوع اور بے اصل ہے نیز امام شوکانی نے بھی اس کا اقرار کیا ہے۔ ۲۲۵

۳۔ مَنْ حَجَّ، فَزَارَ قَبْرِيْ بَعْدَ مَوْتِيْ؛ كَانَ كَمْنَ زَارَنِيْ فِي حَيَاةِيْ.

جس شخص نے حج کیا اور میری وفات کے بعد میری قبر کی زیارت کی وہ اس شخص جیسا ہے جس نے میری زندگی میں میری زیارت کی۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو امام طبرانیؑ نے "لجم الکبیر" ۲۲۶ اور "اوسط" ۲۷ میں "زواائد المعجمین" صفیر اور اوسط سے اور ابن عدیؑ نے "الکامل" میں اور امام دارقطنیؓ نے "سنن" ۲۲۸ میں اور امام تیہیؑ ۲۲۹ نے اور سبلفیؓ نے "المشیحوں بغدادیہ" ۲۳۰ میں سب نے حفص بن سلیمان ابو عمر کے طریق سے اس نے یث بن ابی سلیم سے اس نے مجاہد سے اس نے عبد اللہ بن عزیز سے مرفع روایت کیا ہے اور ابن عدیؑ کی روایت میں "صحیحہ" یعنی اس نے میری رفاقت اختیار کی کے الفاظ زیادہ ہیں۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کی شرعاً ناقصیت درجہ ضعیف ہے اور اس میں دو علل ہیں۔

**پہلی علت:** یث بن ابی سلیم کا ضعف ہے اس لئے کہ اس کے حافظہ میں اختلاط زونما ہو گیا تھا۔ اس کا ذکر پہلے حدیث نمبر ۲ میں گزر چکا ہے۔

**دوسری علت:** حفص بن سلیمان قاری (جس کو غاضری بھی کہا جاتا ہے) ناقصیت درجہ ضعیف ہے جیسا کہ اس کی جانب حافظ ابن حجرؓ نے "تفہیب" میں اشارہ کرتے ہوئے اسے متذکر الحدیث کہا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کے پارہ میں ابن معینؓ نے کہا ہے کہ وہ کتاب تھا جیسا کہ "کامل" ابن عدیؑ میں ہے اور ابن عراش کا قول ہے کہ وہ کتاب اور احادیث وضع کرتا تھا نیز وہ اس حدیث کی روایت کرنے میں متذکر ہے اسی طرح امام طبرانیؑ، ابن عدیؑ اور امام تیہیؑ نے کہا کہ وہ ضعیف ہے ابن عدیؑ نے اس سے مروی دیگر احادیث کے ساتھ اس حدیث کا بھی ذکر کیا ہے اس کے بعد کہا ہے اس کی روایت کردہ اکثر احادیث غیر محفوظ ہیں اس وضاحت سے

اپ نے معلوم کر لیا ہے کہ امام ابن حجر العسقی کا قول "البجواہر المنظم" ۲۳۱ میں ہے (کہ ابن عدی نے اس حدیث کو الی سند کے ساتھ ذکر کیا ہے جو قائلِ جمیت ہے) اس لائق نہیں کہ اس کی طرف الفاظ بھی کیا جائے۔ اس لئے اس کے قول سے کوئی شخص دھوکے میں نہ آجائے جیسا کہ شیخ محمد امین کدوی نے اس قول سے متاثر ہو کر "توبیر القلوب فی معاملۃ علامۃ الغیوب" میں اس کے قول کو بغاۃ درجہ خوشی کے عالم میں نقل کیا ہے اس لئے اس پر متنبہ کرنا ضروری تھا۔ پھر مجھے حسن بن سلیمان کے ایک متابع کا علم ہوا پرانچہ امام طبرانیؑ نے "الاوسط" ۲۳۲ میں "زوائد المعجمین" سے نقل کیا اس نے بیان کیا کہ ہمیں احمد بن رشدین نے بتایا اس نے کہا کہ ہمیں علی بن حسن ہارون انصاری نے بتایا اس نے کہا مجھے یہیث بن یہت یہیث بن الی سلیم نے بیان کیا اس نے کہا مجھے عائشہ بنت یونسؓ یہیث بن الی سلیم کی عورت نے یہیث بن الی سلیم سے اس حدیث کا ذکر کیا اور مزید کہا کہ یہ حدیث یہیث سے صرف اسی سند سے مروی ہے اور اس میں علی روای متفہد ہے۔

میں کہتا ہوں : اس روای کے حالات نہیں مل سکے۔ اسی طرح یہیث بنت الی یہیث اور اس کی پیوی عائشہ کے حالات بھی مجھے نہیں مل سکے ہیں۔ امام جعفرؑ ۲۳۳ نے عائشہ کی بنیاد پر حدیث کو معلوم قرار دیا ہے اور بیان کیا کہ مجھے اس کے حالات کا علم نہیں ہو سکا ہے اور یہ علت روکنے والی ہے اس لئے کہ آپ اس سے یقین کے روایوں کے حالات کا علم رکھتے ہیں پھر امام طبرانیؑ کے شیخ احمد بن رشدین کے بارہ میں ابن عدیؑ کا قول ہے کہ محدثین نے اس کو جھوٹا کہا ہے اور اس کی متعارفہ ہاتھوں کا انکار کیا گیا ہے اور امام ذہبیؑ نے اس کی باطل احادیث کا ذکر کیا ہے اور اس کے طریق سے امام طبرانیؑ نے بھی "الکبیر" میں روایت ذکر کی ہے۔ جب قارئین کرام کو اس حدیث کی سند کا حال معلوم ہو گیا تو ان کے سامنے یہ بات واضح ہو گئی کہ مذکورہ متابعت کا کچھ اعتبار نہیں لذا قارئین اس دھوکے میں نہ آئیں۔

امام سیکلیؑ نے اس حدیث کو "شفاء القائم" ۲۳۴ میں نقل کیا ہے۔ نہ متابعت پر کلام ہے نہ اس کے طریق پر اعتراض کیا ہے جب کہ علامہ محقق محمد بن عبد النبیؑ نے امام سیکلیؑ کا "الصارم المنکر" ۲۳۵ میں رد کیا ہے کہ اس حدیث کی سند پر کچھ

اہتمار نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی اس کی طرف رجوع کیا جا سکتا ہے بلکہ یہ الگی سند ہے جو تاریکی میں ڈوبی ہوئی ہے اور غایت درج ضعیف ہے اس لئے کہ یہ سند ایسے راوی پر مشتمل ہے جو ضعیف ہے اور اس کے ساتھ دلیل پکڑنا درست نہیں۔ اس سے مقصود راوی یسٹ بن الی سلیم ہے یہ راوی مجہول ہے اس لئے حالات سے اس بات کا علم نہیں ہوتا کہ اس کی مروی حدیث کو قبول کرنا ضروری ہو اور امام طبرانیؑ کا استاد رشدین بھی مکمل نہیں ہے اور علی بن حسن الصاری وہ بھی ان راویوں سے نہیں ہے جن کی احادیث قائل محبت ہوتی ہیں اور یسٹ بن بنت یسٹ بن الی سلیم اور اس کی تانی عائشہ دو توں مجہول ہیں۔ اہل علم کے نزدیک ان کی کیفیت الگی مشور نہیں ہے جس کی بنیاد پر اس کی مروی روایات کو قبول کرنا ضروری ہو نیز اس حدیث کے علاوہ الگی کسی دوسری حدیث میں ان دونوں کا ذکر نہیں ملتا۔

خلاصہ یہ ہے کہ امام علکیؑ نے امام طبرانیؑ کی روایت سے جس مตباع کا ذکر کیا ہے اس سے یہ حدیث، درج ضعف سے نہیں نہلکی بلکہ ساقط الاعتبار ہے اور ایسے مقام کو حاصل نہیں کر پاتی ہے کہ اس کا اعتبار کیا جائے اور اس سے استہلکو کیا جائے اس لئے کہ سند میں تاریکی ہے، روایہ مجہول ہیں۔ بعض روایہ میں ضعف اور اخلاق ہے اگر اس حدیث کی سند یسٹ بن الی سلیم تک بھی صحیح ہوتی تو پھر بھی یہ حدیث قائل استدلال نہیں ہو سکتی اس کے ساقط الاعتبار ہونے میں کچھ بیکھ نہیں تو کیونکہ اس حدیث کو محبت قرار دیا جاسکتا ہے جب کہ یسٹ سے یقینے سند میں مجہول ہی مجہول روایہ ہیں ظلماتٰ تبعضهاَ لوقَ تبعض۔

ہم قارئین کرام کی معلومات میں اضافہ کرنا چاہتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر مبارک کی زیارت کے بارے میں دیگر احادیث بھی موجود ہیں امام علکیؑ نے ان سب کا ذکر "التفقاء" میں کیا ہے لیکن وہ سب احادیث ضعیف ہیں بعض کا ضعف دیگر بعض کے ضعف سے زیادہ ہے اور یہ حدیث ان سب سے قدرے بستر ہے جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے "القاعدة الجلید" میں ذکر کیا ہے اور ان کی نمائت محمد بن تفسیل اور تحقیقی وضاحت حافظ ابن عبد العادیؓ نے "السارم المنکی" ۳۳۷ میں کی ہے کہ الگی عمرہ وضاحت کسی دوسری کتاب میں نہیں ہے اس لئے ہم

قارئین کو اس کے مخالفہ کی طرف توجہ دلاتے ہیں۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ "القاعدۃ الجلیدہ" ۲۳۷ میں رقم طراز ہیں کہ:

"رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر مبارک کی زیارت کے بارہ میں تمام احادیث ضعیف ہیں۔ دین اسلام میں ایک حدیث بھی اس لائق نہیں کہ اس پر اعتماد کیا جاسکے۔ یہی وجہ ہے کہ صحاح اور سنن کے مؤلفین نے ان احادیث میں سے ایک حدیث کو بھی اپنی تاییفات میں ذکر نہیں کیا۔ ان احادیث کو ان مؤلفین نے اپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے جو ضعیف روایات درج کرتے ہیں جیسا کہ امام دارقطنی ہزار اور دیگر مؤلفین ہیں۔"

پھر انہوں نے اس حدیث کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے کہ اسی حدیث کا کذب ظاہر ہے اور یہ حدیث دین اسلام کے اصولوں کے خلاف ہے۔ ظاہر ہے کہ جس شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں امہان کے ساتھ آپؐ کی زیارت کی ہے وہ آپؐ کے صحابہ میں داخل ہے خصوصاً جب اس نے بھرتوں کی ہے آپؐ کے ساتھ جہاد کیا ہے۔ نیز آپؐ سے یہ بھی ثابت ہے کہ آپؐ نے فرمایا "میرے صحابہ کو کمالاں نہ دو۔ اس ذات کی حرم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، اگر تم میں کوئی شخص احمد پہاڑ کے برادر سونا خرچ کرے گا تو ان کے پدر (آپ کا بیان) اور نصف پدر کو پہنچ نہیں پائے گا۔" ۲۳۸

صحابہ کرام کے علاوہ انتہ مسلم کا کوئی شخص صحابہ کرام جیسا نہیں ہو سکتا اگر وہ ان اعمال کو بجالاتا ہے جن کا اسے حکم دیا گیا ہے جو کرتا ہے جہاں میں شریک ہوتا ہے، پانچوں فرض نمازیں ادا کرتا ہے، آپؐ پر ورود و سلام کا ہدیہ پہنچتا ہے تو وہ کیسے اپنے عمل کر کے (جو مسلمانوں کے اتفاق کے ساتھ فرض نہیں یعنی رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر مبارک کی زیارت کر کے جب کہ آپؐ کی قبر مبارک کی طرف سفر کرنا جائز نہیں بلکہ اس سے روا کا گیا ہے) صحابہ کا درجہ حاصل کر سکتا ہے؟

کیش تعداد میں ایسے لوگ موجود ہیں جو شیخ الاسلام ابن تیمیہ اور ان کے ہم سلک سلطنی لوگوں کے بارے میں یہ غلن رکھتے ہیں کہ یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر

مبارک کی زیارت کرنے سے روکتے ہیں۔ یہ سلفی مسلک کے لوگوں اور شیخ الاسلام ابن تیمیہ پر الزام ہے، جھوٹ ہے، افترا ہے اور ہم آپ کے علم میں لانا چاہئے ہیں کہ یہ کوئی پہلا جھوٹ نہیں ہے جو شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ اور سلفی لوگوں پر نکایا گیا ہے جس شخص کو شیخ الاسلام ابن تیمیہ کی کتابوں کا مطالعہ کرنے کا اتفاق ہوا ہے وہ جانتا ہے کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کی زیارت کو نہ صرف جائز قرار دیتے ہیں بلکہ مستحب سمجھتے ہیں بشرطیکہ زیارت میں بدعاں اور ظافف شریعت کاموں کا ارتکاب نہ ہو مثال کے طور پر قبر مبارک کی زیارت کے لئے رحمت سفر باندھا جائے یعنی صرف قبر مبارک کی زیارت کے لئے سفر کا اهتمام کیا جائے جب کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی عام ہے کہ صرف تم مساجد کی طرف سفر کا اهتمام کرنا درست ہے۔ خیال رہے کہ اس حدیث میں مستحب ہونے صرف مساجد نہیں ہیں جیسا کہ اکثر لوگوں کا خیال ہے بلکہ ہر وہ جگہ ہے جس کی طرف جانے سے تقرب الی اللہ کا قصد کیا جاتا ہے۔ خواہ وہ جگہ قبر، مسجد، درخت یا کوئی مکان ہو۔ اس کی دلیل ابو ہریرہؓ سے حروی حدیث ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ میں بصرہ بن ابی بصرہ غفاری کے ہاں پہنچا اس نے دریافت کیا کہ آپ کماں سے آئے ہیں؟ میں نے عرض کیا، طور پر بازار سے آیا ہوں۔ اس نے کہا، اگر میری ملاقات تمھ سے طور پر بازار کی طرف سفر کرنے سے پہلے ہو جاتی تو تو کبھی نہ جاتا۔ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے آپؐ نے فرمایا، سواریوں کو صرف تم مساجد کی جانب لئے جایا جائے۔ ۲۳۹

یہ حدیث واضح دلیل ہے کہ صحابہ کرامؐ نے حدیث کو عام سمجھا اور اس کی تائید اس بات سے بھی ہو رہی ہے کہ کسی صحابی سے مقول نہیں کہ اس نے کسی قبر کی زیارت کے لئے سفر کیا ہو۔ چنانچہ صحابہ کرامؐ شیخ الاسلام ابن تیمیہؐ سے پہلے گزر لئے ہیں اور ان کا اس مسئلہ میں وہی مسلک تھا جو شیخ الاسلام ابن تیمیہؐ کا ہے۔ جو شیخ الاسلام ابن تیمیہؐ کے خلاف زبان طعن دراز کرتا ہے وہ صحابہ کرامؐ اور سلف صالحین کو بھی مطعون کر رہا ہے۔ اللہ پاک اس شخص پر رحمت فرمائے جس نے ذیل کا شعر کہا ہے۔

وَكُلُّ خَيْرٍ فِي إِتْبَاعِ مَنْ سَلَفَ  
وَكُلُّ شَرٍّ فِي إِبْتِدَاعِ مَنْ خَلَفَ

ہر قسم کی بھلائی سلف صالحین کی عبودی کرنے میں ہے اور ہر قسم کا شر ان کے بعد آنے والوں میں ہے جو دین اسلام میں نئے کام نکالتے ہیں۔

### ۳۸ - الْتَّوَلُدُ سُرُّ أَبِيهِ

لڑکا اپنے باپ کے نقش قدم پر چلتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث بے اصل ہے، اس حدیث کو امام حنفی نے "المقادم الحنفی" میں اور امام سیوطی نے "الدرر" میں امام زرکشی کی عبودی کرتے ہوئے ذکر کیا ہے اور امام مخالیق نے اس حدیث کو "الاحادیث الموضعیہ" ۲۳۰ میں ذکر کیا ہے لیکن اس حدیث کا مشمول درست نہیں ہے اس لئے کہ انبیاء علیہ السلام و اسلام میں ایسے انبیاء بھی ہیں جن کے والدہ مشرک اور نافرمان تھے جیسے "آزر" ابراہیم علیہ السلام کے والدہ ہیں اور ان میں بعض ایسے بھی ہیں جن کے بیٹے مشرک تھے جیسے فوج علیہ السلام کے بیٹے ہیں۔

### ۳۹ - مَنْ زَارَ قَبْرَ أَبْوَيْهِ أَوْ أَحَدِهَا فِي كُلِّ جُمُعَةٍ! غُلَمَلَه وَكُتَبَ بَرَّاً.

جس شخص نے ہر جمعہ کے روز اپنے ماں باپ (دونوں) یا ان میں سے کسی ایک کی قبر کی زیارت کی اس کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں اور اس کو نیکو کار لکھ دیا جاتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو امام طبرانی نے "الصیف" ۲۲۱ اور "اوسط" ۲۲۲ میں "زوائد المعجمین" سے محمد بن نعیمان بن عبد الرحمن کے طرق سے اس نے سعیٰ بن علام الجعلی سے اس نے عبد الکریم بن امیر سے اس نے مجاہد

سے اس نے ابوہریرہ سے مرفوع بیان کیا اور یہ بھی کہا کہ یہ حدیث ابوہریرہ سے صرف اسی سند کے ساتھ مروی ہے۔

میں کہتا ہوں یہ حدیث موضوع ہے، محمد بن فہمان راوی کو امام ذہنی نے "میزان الاعتدال" میں مجھول کہا ہے۔ انہوں نے این مجرّہ کی موافقت کی جو انہوں نے "لسان" میں کہا ہے۔ عقیل بن حمید نے کہا کہ بھی راوی متذکر ہے۔

میں کہتا ہوں: بھی کے ضعف پر اجماع ہو چکا ہے۔ وکیج نے اس کو کذاب کہا۔ اسی طرح احمد نے اس کو کذاب اور وضائع کہا ہے۔ ابن عدیؑ کا قول ہے کہ اس راوی کی روایات میں ضعف ظاہر ہے اور اس کی احادیث موضوع ہیں۔ اور اس کا شیخ عبدالکریم ابواسیہ ابن الخارق بھی ضعیف ہے لیکن تم بالکذب نہیں ہے بھی وجہ ہے کہ ہم کہتے ہیں کہ امام شیعیؑ کی بات درست نہیں جب انہوں نے حدیث کو عبدالکریم کی بنا پر مطلوب قرار دیا ہے اس نے کہا ۲۲۳۔ کہ اس حدیث کو امام طبرانیؑ نے "اوسط" اور "صغیر" میں روایت کیا ہے اور اس میں عبدالکریم ابواسیہ راوی ضعیف ہے۔ لیکن اس کے عراقی شیعہ نے اس حدیث کو "ترنزیح الاحیاء" ۲۲۴ میں مطلوب قرار دیا ہے جس کو میں نے ابھی ابھی "میزان" سے نقل کیا ہے پس اس نے راہ صواب اختیار کیا۔ اور اسی طرح امام سیوطیؑ نے "اللعلی" ۲۲۵ میں غلطی کی ہے جب اس نے کہا کہ عبدالکریم راوی ضعیف ہے اور بھی بن علاء اور محمد بن فہمان راوی مجھول ہیں پھر اس حدیث میں ایک اور علت ہے اور وہ اضطراب ہے اس حدیث کو ابن الہذیانؑ نے "التبور" میں ذکر کیا ہے اور اس کے طریق سے عبدالغنی مقدی نے "السن" ۲۲۶ میں محمد بن فہمان سے بیان کیا اس نے حدیث کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم تک مرفوع بیان کیا ہے جب کہ حدیث حضل ہے چنانچہ ابن الہذیانؑ نے "اللعل" ۲۲۷ میں ذکر کیا ہے کہ میں نے اپنے والد سے اس حدیث کے بارہ میں دریافت کیا جس کو ابو موسیٰ محمد بن شنی نے محمد بن فہمان ابن الہذیان بالہی سے روایت کیا اس نے بھی بن علاء سے اس نے اپنے بھا خالد بن عامر سے اس نے ابوہریرہ سے اس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہے اس آدمی کے بارہ میں جو اپنے ماں باپ دونوں یا ان میں سے کسی ایک کی تائزی کرتا ہے وہ دونوں فوت ہو جاتے ہیں تو

وہ ان کی قبر پر ہر رات آتا ہے میرے باپ نے کماکر اس حدیث کی سند منظر بھے اور حدیث کا متن غایت درجہ منکر ہے کیا کہ موضوع ہے۔

**۵۰ - مَنْ زَارَ قَبْرَ وَالدِّيْهِ كُلَّ جُمْعَةٍ، فَقَرَأَ عِنْدَهُمَا أَوْ عِنْدَهُ أَيْمَانَهُ بَعْدَ كُلِّ أَيْمَانٍ أَوْ حَرْفٍ.**

جس شخص نے اپنے والدین کی قبور کی ہر جمعہ کے روز زیارت کی اور ان دونوں کی قبور کے نزدیک یا والدگی قبر کے قریب سورت لیشیں حلاوت کی تو اس کے ہر آیت یا ہر حرف کی لٹنی کے برابر گناہ معاف ہو جائیں گے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے اس حدیث کو ابن عدیؑ نے اور ابو حیمؓ ۲۲۸ نے "اخبار اسباب" میں اور عبدالغفاری مقدمی ۵۵ نے "سنن" میں ابو مسعود یزید بن خالد کے طرق سے ذکر کیا اس نے کماکر ہمیں عمرو بن زیاد نے بیان کیا اس نے کہ، ہمیں سعیٰ بن سلم ملانی نے بیان کیا اس نے ہشام بن عروہ سے اس نے اپنے والد سے اس نے عائشؓ سے اس نے ابو بکر صدیقؓ سے مرفوع بیان کیا اور بعض عقولیں (بیمار خیال ابن الحبیب یا زہنی ہے) نے "سنن مقدمی" کے حاشیہ پر تحریر کیا کہ یہ حدیث ثابت نہیں ہے ابن عدیؑ نے کہا ہے کہ یہ حدیث باطل ہے اس سند کے ساتھ اس کا اصل نہیں ابن عدیؑ نے اس کا ذکر اس سے مروی دکھ احادیث کے ساتھ عمرو بن زیاد کے حالات میں کیا ہے۔ خیال رہے کہ ابوالحسن ثوبانی سے مراد یہی ہے اس نے ان احادیث میں سے ایک کے بارہ میں کہا ہے کہ وہ موضوع ہے نیز اس نے بیان کیا کہ عمرو بن زیاد سے مروی احادیث اس کے علاوہ بھی ہیں۔ کچھ احادیث وہ ہیں جن کو وہ شفہ راویوں سے چوری کی کے بیان کرتا ہے اور کچھ موضوع ہیں بہرحال یہ راوی حدیث کے وضع کے فن میں ختم ہے۔ امام دارقطنیؓ کا خیال ہے کہ یہ راوی احادیث وضع کیا کرتا تھا۔ اسی لئے ابن الجوزیؓ نے اس کی احادیث کو

ابن عدیؓ کی روایت سے موضوعات میں داخل کیا ہے لیکن امام سعیدؓ نے اس کا "اللائی" ۲۵۱ میں اس قول کے ساتھ تعقیب کیا ہے کہ اس حدیث کا شاہد موجود ہے پر اس حدیث کو سند کے ساتھ بیان کیا جس کا ذکر اس حدیث سے پہلے ہو چکا ہے اور قارئین کو علم حاصل ہو گیا ہے کہ وہ حدیث بھی موضوع ہے لیکن اگر یہ بھی کہا جائے کہ وہ حدیث بعض ضعیف ہے پر بھی اس حدیث کا اس کو شامہ بیانا درست نہیں اس کے دو سبب ہیں۔

**پہلا سبب:** یہ ہے کہ وہ حدیث معنی کے لحاظ سے اس حدیث کے خلاف ہے مطلق زیارت کرنے میں دونوں کے درمیان موافقت ہے۔

**دوسرा سبب:** وہ ہے جس کا ذکر امام متاویؓ نے "الجامع الصغر" کی شرح میں کیا ہے انہوں نے ابن عدیؓ کا حقدم کلام نقل کرنے کے بعد کہا ہے کہ "اے لئے اس حدیث پر ابن جوزیؓ کا یہ فیصلہ ناطق ہے کہ وہ موضوع ہے اور مصنف نے اس کا تعقیب کیا ہے کہ اس کا شاہد موجود ہے" (اور حقدم حدیث کی بطرفت اشارہ کیا ہے) لیکن یہ بات درست نہیں اس لئے کہ تمام حدیثیں وضاحت کرتے ہیں بلکہ مصنف کا بھی یہی نظریہ ہے کہ موضوع حدیث پر شواہد کا کچھ اثر نہیں ہوتا بلکہ ضعیف وغیرہ پر بھی نہیں ہوتا۔

یہ حدیث دلالت کر رہی ہے کہ قبروں کے قریب قرآن پاک کی تلاوت محبب ہے جب کہ ست محبوب میں کوئی الی شادت نہیں ملتی ہے۔ ست محبوب سے بس اتنا پڑھنا ہے کہ قبروں کی زیارت کرتے ہوئے اہل تبرک کو السلام علیکم کہا جائے اور آخرت کے احوال کو یاد کیا جائے چنانچہ سلف صالحین کا اسی پر عمل رہا ہے۔ معلوم ہوا کہ قبروں کے پاس قرآن پاک کی تلاوت ایسی بدعت ہے جو سکروہ ہے جیسا کہ حقدمن علاء کی ایک جماعت نے اس کی تصریح کی ہے ان میں امام ابوحنیفہؓ امام مالکؓ اور ایک روایت میں امام احمد بن حنبلؓ بھی ہیں جیسا کہ زیدیؓ کی "شرح الاحیاء" ۲۵۲ میں ہے انہوں نے کہا ہے کہ قبروں کے پاس قرآن پاک کی تلاوت کا ذکر ست محبوب میں نہیں ملتا لیکن محمد بن حسن اور ایک روایت میں امام احمدؓ کا قول ہے کہ سکروہ نہیں ہے۔ اس لئے کہ ابن عمرؓ سے مروی ہے، انہوں نے وصیت کی تھی

کہ ان کی قبر کے قریب سورت بقرہ کی شروع اور آخر کی آیات حلاوت کی جائیں۔  
میں کہتا ہوں : ابن عزّہ سے مروی اثر کی نسبت ابن عزّہ کی طرف کنا صحیح  
نہیں۔ اگر صحیح بھی ہو تب بھی اس کی دلالت صرف میت کے دفن کے وقت ہے کہ  
حلاوت کی جائے مطلق حلاوت درست نہیں اور یہ بات بالکل ظاہر ہے۔  
مسلمانو! سنت کو اختیار کرو اور بدعت سے خود کو بچاؤ، اگرچہ لوگ بدعت کو  
حسنہ کا نام ہی کیوں نہ دیتے ہوں اس لئے کہ ارشاد نبویؐ کی روشنی میں ہر بدعت  
گمراہی ہے۔

## ۵۱ - إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ عَبْدَهُ الْمُؤْمِنَ الْفَقِيرَ الْمُتَعْفِفَ أَبَا الْعَيَالِ.

بلاشہ اللہ تعالیٰ اس موسن بندے کو محبوب جانتا ہے جو ضرورت  
ہند اہل و عیال والا ہے (لیکن) سوال کرنے سے گریاں ہے۔

**تحقیق :** یہ حدیث ضعیف ہے، اس حدیث کو ابن حاجہ ۲۵۳ نے اور عقیلی ۲۵۴  
نے "النفعاء" میں حماد بن موسیٰ کے طریق سے روایت کیا ہے اس نے کہا  
ہمیں موسیٰ بن عبیدہ نے حدیث بیان کی اس نے کہا مجھے قاسم بن عمران نے خبروی  
کہ اس نے عمران بن حصین سے مرفوع حدیث بیان کی ہے۔

عقیلی نے قاسم راوی کے حالات میں کہا ہے کہ عمران بن حصین سے اس کا  
حدیث سننا ثابت نہیں۔ قاسم سے اس حدیث کو موسیٰ بن عبیدہ نے بیان کیا اور وہ  
متروک ہے۔ امام بو سیریؓ نے "الزوابند" ۲۵۵ میں اس کو ثابت رکھا ہے نیز اس کا  
قول ہے کہ اس حدیث کی سند ضعیف ہے۔

میں کہتا ہوں : حدیث میں دو علائقی ہیں۔ عقیلیؓ کے کلام میں ان کی وضاحت  
موجود ہے ایک ملت انتظام ہے، دوسری علقت ابن عبیدہ کا ضعف ہے اور (ان کے  
علاوہ ایک) تیسرا علقت (بھی ہے جو) ابن عمران راوی کا جگہ ہونا ہے۔

جیسا کہ حافظ ابن حجرؓ نے "تفصیل" میں اس کو مجہول کہا ہے۔  
اور چوتھی علقت (بھی ہے جو) حماد بن عسیٰ و اسٹلی کا ضعف ہے جو نہ ہے جیسا کہ

حافظ ابن حجر نے بیان کیا ہے۔ اسی لئے حافظ عراقی نے کہا ہے کہ اس کی سند ضعیف ہے اس کے ضعیف ہونے کو امام مذاوی نے نقل کیا ہے نیز امام مذاوی نے اس کو "القاصد الحنف" ۲۵۲ میں ضعیف کہا ہے۔

میں کتابوں میں بھی اس حدیث کا ایک دوسرا طریق ملا ہے لیکن اس کے ساتھ بھی اس حدیث میں ضعف کا اضافہ ہی ہوتا ہے اس لئے کہ حدیث محمد بن فضل کی روایت سے ہے اس نے زید العین سے اس نے محمد بن سیرن سے اس نے عمران بن حمیم سے روایت کیا ہے لیکن اس کی روایت میں "ابا العیال" کے الفاظ نہیں ہیں اس روایت کو ابن عدی ۲۵۷ اور ابو قیم ۲۵۸ نے بیان کیا ہے اور حدیث کو محمد بن سیرن کی وجہ سے غریب قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ ہم نے اس حدیث کو صرف زید اور محمد بن فضل سے تحریر کیا ہے۔

میں کتابوں میں بھی تین علائق موجود ہیں۔

پہلی علیق: عمران اور ابن سیرن کے درمیان اختلاف ہے۔ عمران کا ابن سیرن سے سنتا ثابت نہیں ہے جیسا کہ امام دارقطنی نے کہا کہ یہ اس روایت کے خلاف ہے جس کو عبد اللہ بن احمد نے اپنے باپ سے بیان کیا۔

دوسری علیق: زید العین ابن الحواری ضعیف ہے۔

تیسرا علیق: محمد بن فضل بن عطیہ کذاب ہے جیسا کہ فلاں اور دیگر محمد شین کا قول ہے۔

**۵۲ - إِذَا اسْتَصْعَبَتْ عَلَى أَحَدِكُمْ دَائِبَّتْهُ، أَوْ سَأَةَ خُلُقُّ زَوْجِهِ، أَوْ أَحَدٍ مِّنْ أَهْلِ بَيْتِهِ؛ فَلْيُبُوْدُنْ فِي أُذُنِهِ.**

جب تم میں سے کسی کا چارپایہ رام نہ ہو، کسی کی بیوی یا گھر کے کس فرد کے اخلاق برے ہوں تو اس کے کان میں اذان کے کلمات کو۔

تحقیق: یہ حدیث ضعیف ہے، اس حدیث کو امام غزالی ۵۵۹ نے یقین کے ساتھ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف نسبت کرتے ہوئے ذکر کیا ہے حافظ عراقی

جنہوں نے "الاحیاء" کی تجزیع کی ہے ان کا قول ہے کہ اس حدیث کو ابوالمنصور دہلیٰ نے "سنن القردوس" میں حسین بن علی بن ابی طالب سے اسی طرح کی ضعیف سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

### ۳۴ - عَلَيْكُمْ بِدِينِ الْعَجَائِزِ.

بوزمی عورتوں کے طور طریقوں اور دین کو اختیار کرو۔

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، اسی طرح کا تصریح "القصاد" میں ہے امام صنائی نے اس حدیث کو "الاحادیث الموضوعة" میں ذکر کیا ہے اور امام غزالی ۴۹۰ نے اس حدیث کو مرفع نبی مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم تک پہنچا دیا ہے "الاحیاء" کی تجزیع کرنے والے عراقی کا قول ہے کہ ابن طاہر نے "كتاب التذكرة" میں بیان کیا ہے کہ خواص الناس نے اس حدیث کو ہاتھوں ہاتھ لیا لیکن مجھے اس حدیث کا اصل صحیح روایت اور نہ ہی ضعیف روایت سے ملا ہے البته عمر بن عبد الرحمن رحمۃ الرحمٰن فیصلتی کی حدیث میری نظر سے گزری جو اس نے اپنے باپ سے انسوں نے این عذر سے اس نے نبی مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم سے روایت کی ہے۔

میں کہتا ہوں: پھر اس نے آئندہ ذکر ہونے والی حدیث کا ذکر کیا۔

### ۳۵ - إِذَا كَانَ فِي أَخِرِ الزَّمَانِ، وَأَخْتَلَفَتِ الْأَهْوَاءُ؛ فَعَلِيهِمْ بِدِينِ أَهْلِ الْبَادِيَةِ وَالنِّسَاءِ.

جب قیامت قریب ہوگی اور خواہشات میں اختلاف رونما ہو گا تو تمہیں جنکل میں آیا لوگوں اور عورتوں کے طور طریقوں کو اپنانا ہو گا۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، یہ ابن طاہر کا قول ہے۔ ابن سیمیلانی جو سند میں روایی ہے وہ اپنے باپ سے وہ امن ہر سے مختصر مجموعہ روایت کرتا ہے اس کے وضع میں وہ متمم ہے۔ حافظ عراقی نے بیان کیا کہ اس حدیث کے ان الفاظ کو اس طریق سے این جان ۲ "الضعاء" اور این سیمیلانی کے حالات میں ذکر کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: ابن جوزیؒ نے اس حدیث کو ابن حبانؓ کے طریق سے "الموضوعات" میں نقل کیا ہے اور اس سے یہ بات واضح ہے کہ اس میں ایک اور علت ہے اس لئے کہ ابن عبد الرحمن بیہلی سے روایت کرنے والا محمد بن حارث حارثی ہے اور وہ ضعیف ہے۔ ابن عدیؑ نے اس کے حالات کے ضمن میں اس حدیث کو نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ اس راوی کی اکثر روایات غیر محفوظ ہیں نیز ابن جوزیؒ نے کہا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے محمد بن حارث راوی لاشنی ہے اور اس کا استاذ بھی شاگرد جیسا ہے اس نے اپنے باب سے مختصر جمود من گھڑت روایت کیا ہے البتہ یہ حدیث دراصل عمر بن عبد العزیز کا معروف قول معلوم ہوتا ہے اور امام سیوطیؓ نے "اللائی الموضع" ۳۴۳ میں اس کے وضع کا اقرار کیا ہے اس نے مزید کہا کہ اس کی سند میں محمد بن حارث "ابن ماجہ" کے رجال سے ہے "میزان" میں اس حدیث کو محمد بن حارث کے گایا بات سے ثابت کیا گیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کی وضع کا سرچشمہ ابن بیہلی کو قرار دنا زیادہ مناسب ہے اس سے کہ محمد بن حارث پر وضع کا پوجھ ڈالا جائے اس لئے کہ محمد بن حارث کی بعض محدثین نے توشن کی ہے لیکن ابن بیہلی کے ضعیف ہونے پر سب کا اتفاق ہے چنانچہ بعض آئندہ جو محمد بن حارث کو ثقہ قرار دیجئے ہیں جن میں آجری بھی ہے اس کا قول ہے کہ میں نے امام ابو داؤدؓ سے محمد بن حارث کے بارے میں دریافت کیا۔ انہوں نے جواب دیا کہ مجھے "بذرار" کا ایک قول موصول ہوا ہے جس میں ہے کہ میرے دل میں محمد بن حارث کے متعلق کچھ نفرت نہیں البتہ ابن بیہلی مصیبت ہے یہ سب اسی کا کرشمہ ہے۔ محمد بن حارث کے بارے میں بذرار کا قول ہے کہ یہ راوی مشهور ہے اس میں کچھ حرج نہیں معلوم ہوا کہ اصل مصیبت اور آفت ابن بیہلی ہے۔ حافظ ابن طاہرؓ نے اس کی وجہ سے اس حدیث کو مطلوب ترار دیا ہے جیسا کہ پہلے بھی اس کا ذکر ہو چکا ہے۔ امام سخاویؓ نے "المقادم" میں الکی ہی بات کی ہے نیز شیخ علی قادریؓ نے اس حدیث کو موضوع کہا ہے۔

لیکن کس قدر تجھب خیز بات ہے کہ امام سیوطیؓ نے اس حدیث کو "الجامع الصغير" میں ذکر کیا ہے حالانکہ امام سیوطیؓ نے مقدسہ میں زور دے کر کہا ہے کہ اس

کتاب میں ایسی احادیث شامل نہیں کی گئی ہیں جن کے روایت میں کوئی کذب یا وضاحت راوی متفق ہے جب کہ اس حدیث میں ابن سیملانی جیسا کذب راوی موجود ہے نیز امام ابن بوزیٰ نے اپنی روایت پر کذب کا حکم لگایا ہے تو امام سیوطیٰ نے اس کا قول بھی ساتھی ذکر کیا ہے۔ اور ”تذیرۃ الشریعہ“ ۲۶۳ میں ابن عراق نے ان دونوں کی طرف سے این سیملانی پر لگائے گئے کذب کے حکم کو ثابت کیا ہے۔ چنانچہ ابن عراق نے کتاب کی پہلی فصل میں ذکر کیا ہے کہ اس میں ان احادیث کا ذکر ہے جن کے پارے میں امام ابن بوزیٰ نے وضع کا حکم لگایا ہے اور ان کی کسی نے خلافت نہیں کی مقدمہ میں بھی اس کی صراحت موجود ہے۔

## ۵۵۔ سُرْعَةُ الْمُشْيِ تُذَهِّبُ بَهَاءَ الْمُؤْمِنِ۔

تیز رفتاری مومن کے وقار کو فتح کر دیتی ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث غایت درجہ منکر ہے تیز رفتاری حدیث ابو ہریرہ ”ابن عمر“ اور ابن عباس سے مروی ہے۔ ابو ہریرہ کی حدیث تین طریق سے مروی ہے۔

**پہلا طریق:** محمد بن یعقوب فرجی سے اس نے کہا، ہمیں محمد بن عبد الملک بن قریب الاسمی نے حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں ہمارے باپ نے بتایا، اس نے ابو معاشر سے اس نے ابو سعید مقبری سے اس نے ابو ہریرہ سے بیان کیا نیز اس حدیث کو ابو سعید بالینی نے ”الاربعین فی شیوخ الصوفیہ“ ۲۶۳ میں، ابو قیم نے ”العلیہ“ ۲۶۵ میں اور خطیب بغدادی نے ”تاریخ بغداد“ ۲۶۶ میں ذکر کیا ہے نیز اس نے کہا کہ میں نے محمد بن الاسمی کا ذکر صرف اسی حدیث میں دیکھا ہے امام ذہبی نے اس کے حلقات میں تحریر کیا ہے کہ یہ حدیث غایت درجہ منکر ہے پھر اس کو اس حدیث کے ساتھ ذکر کیا ہے بعد ازاں اس حدیث کو غیر صحیح قرار دیا ہے۔ حافظ ابن حجر نے بھی ”لسان“ میں اس کو غیر صحیح کہا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کی صد میں تین علائق ہیں۔

**پہلی نظر:** محمد بن الاسمی مجھول ہے جیسا کہ خطیب بغدادی نے بیان کیا ہے یہ

قول پسلے مگر چکا ہے وہ اس کی طرف اشارہ کر رہا ہے۔

دوسری علت: ابن الاصحی سے روایت کرنے والا محمد بن یعقوب فرمی ہے مجھے اس کے حالات نہیں مل سکے ہیں البتہ مالینی نے "شیوه الصرفیہ" میں اس کا ذکر کیا ہے لیکن اس کے بارے میں جرح، تعمیل کا ذکر نہیں کیا اس حدیث کے مکفر ہونے کی اصل آفت شاید یہی مغض ہے۔

تیسرا علت: ابو شرحبیس کا نام نجیع بن عبد الرحمن شندھی ہے بالاتفاق ضعیف ہے۔ سعید بن سعید نے اس کو غایت درجہ ضعیف کما ہے اسی طرح امام بخاری نے اس کو مکفر الحدیث کما ہے۔

دوسرा طریق: عبدالله بن سالم نے کماکہ ہمیں عثمان بن مطرز حادی نے حدیث بیان کی (وہ حدیث کے حافظ تھے) انہوں نے کماکہ ہمیں ابن الی ذتب نے مقبری سے انہوں نے ابو ہریرہ سے حدیث بیان کی۔ امام زہری نے عثمان کے حالات ذکر کرتے ہوئے اس حدیث کو بیان کیا ہے اور عثمان کے بارے میں کماکہ وہ بوجہ کٹشب بیان کے تباہی دبرپادی سے ہم کنار ہے۔

بعض محدثین نے عثمان کو ثقہ قرار دیا ہے جب کہ بعض نے اس کو حافظ کما ہے بعد ازاں اس سے مردی مکفر احادیث کا ذکر کیا۔ اس کے حالات کے آخر میں ابو حاتم رازیؓ کا قول ذکر کیا کہ وہ اس کو کذب کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ ابن عدیؓ کا قول ہے کہ اس سے مردی احادیث باطل ہیں۔ امام دارقطنیؓ کا قول ہے کہ وہ ضعیف ہے۔

میں کہتا ہوں: ابو شرحبیں الی ذتب کے طریق کے لئے یہ متابعت قوی ہے لیکن قابل اعتبار نہیں اس لئے کہ اگرچہ ابن الی ذتب راوی قوی ہے لیکن اس کے طریق میں عثمان ہے جو ہلاکت دبرپادی سے ہم کنار ہے البتہ یہ روایت ایک اور طریق سے بھی مردی ہے۔

تیسرا طریق: اس حدیث کو ابن عدیؓ نے "الکامل" میں ابو شاب عبد القدوس بن عبد القاهر بن الی ذتب الی شاب سے، اس نے اس حدیث کو صدقۃ بن الیث الاصحی

سے تھا (اور اس کا شمار ثقہ راویوں میں ہوتا ہے) اس نے ابن ابی ذئب سے روایت کیا۔ حافظ ابن حجر نے اس کا تذکرہ "لسان" میں عبد القدوس کے حالات ذکر کرتے ہوئے کیا ہے جب کہ اس کے بارے میں امام ذہنی کا قول ہے کہ اس نے جھوٹی احادیث کو وضع کر رکھا تھا ان جھوٹی احادیث میں سے اس حدیث کا بھی ذکر کیا بعد ازاں حافظ ابن حجر نے ان احادیث موضوع سے اس حدیث کا ذکر کیا اور تبرہ کیا کہ یہ حدیث عمر بن مطر کی روایت کے ساتھ معروف ہے اس نے ابن ابی ذئب سے روایت کی ہے نیز لوگ "عمار" پر اس حدیث کا انکار کرتے تھے اور عمار کے حال کا ابھی آپ کو علم ہو چکا ہے اور ان تمام طرق سے بترین طریق پلا ہے لیکن کثرت علل کی وجہ سے وہ بھی ضعیف ترین ہے نیز حافظ نے "کشاف" کی تخریج ۷۷۹ میں کہا ہے کہ اس کی سند ضعیف ہے۔

اور ابن عمر کی حدیث کو عباس دوری نے "تاریخ ابن معین" ۲۸۸ میں اور ابن عدی ۲۹۰ نے اور خطیب بغدادی نے "الجامع" ۲۷۲ میں (نحو اسکدریہ ہے) اور واحدی نے "ویسط" ۲۷۲ میں اور تعطیلی نے "التفیر" ۲۷۲ میں ولید بن سلمہ سے (وہ ارون کا قاضی ہے) اس نے کہا کہ ہمیں عمر بن صہبان نے اس نے تلقی سے اس نے ابن عمر سے یہ حدیث بیان کی۔

ابن عدی فرماتے ہیں کہ عمر بن صہبان راوی کی اکثر روایت کردہ احادیث ایسی ہیں کہ ثقہ روایۃ ان کی متابعت نہیں کرتے ہیں بلکہ غالب احادیث مکفر ہیں۔ میں کہتا ہوں : عمر بن صہبان ضعیف ترین راوی ہے۔ امام بخاری نے اس کو مکفر الحدیث اور امام دارقطنی نے متروک الحدیث کہا ہے۔

میں کہتا ہوں : عمر بن صہبان سے روایت کرنے والا ولید بن سلمہ راوی اس سے بھی زیادہ شرداہ ہے اس کے بارے میں مسری و حیم اور دیگر محدثین نے کذاب کا لفظ استعمال کیا ہے۔ ابن حبان کا قول ہے کہ وہ ثقہ راویوں کا نام لے کر احادیث وضع کیا کرتا تھا چنانچہ ابن عدی نے اس کی وضع کردہ جن احادیث کا ذکر کیا ہے ان میں یہ حدیث بھی ہے۔ اس حدیث کو انہوں نے اس کے حالات کے ذکر کے ضمن میں ذکر کیا ہے نیز اس کے بارے میں وہی تبرہ کیا ہے جو کہ "المنتخب عنه"

۲۷۳۔ اور دیگر کتب میں ہے کہ اس کی مروی اکثر احادیث غیر محفوظ ہیں۔

اور انس کی حدیث کو ابن بشران نے "الامالی" نے "الامالی" ۲۷۴۔ میں اور خطیب بغدادی نے "المجامع" ۲۷۵۔ میں محمد بن یونس کے طریق سے روایت کیا اس نے کہا کہ ہمیں یوسف نے کمل حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں عبد السلام بن سلیمان ازدی نے اپنے سے اس نے انس سے مرفوع بیان کیا۔ اس میں لفظ "بهاء الوجه" (چہرے کی رونق) ہے اس کی سند باطل ہے اس میں ایک بھی راوی لیا نہیں جو وصف ثقاہت کے ساتھ معروف ہو۔ انس تو بمعاً مستثنی ہیں وہ صحابی ہیں اور ان کی طرف نسبت درست نہیں ابی عیاش زاہد بصری کے بارہ میں امام احمد کا قول ہے کہ وہ متروک الحدیث ہے۔

اور شعبہ کا قول ہے کہ کوئی شخص زنا کرے اس سے بستر ہے کہ وہ اپنے سے روایت کرے۔

میں کہتا ہوں : اس قسم کے الفاظ اس شخص کے بارہ میں کے جاسکتے ہیں جو کذاب ہونے میں معروف ہو چنانچہ شعبہ اس کے کذاب ہونے پر حلف اٹھاتے تھے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ عمدًا جھوٹ نہیں کرتا تھا اس لئے کہ اپنے سے بارہ میں ابی حبان کا قول ہے کہ ابی عابد، زاہد اور شب بیدار تھا وہ روزہ سے ہوتا تھا، اس نے انس سے متعدد احادیث سنی ہیں اس کی حسن کے ساتھ مجلس رہتی تھی اس سے احادیث سنتا اور انسیں محفوظ رکھتا تھا احادیث بیان کرتا تو کبھی یوں بھی ہوتا کہ حسن کی یاتوں کو بے خبری کے عالم میں انس کی مرفوع حدیث کہہ دیتا تھا شاید انس سے اس کی مرویات کی تعداد ذیڑھ ہزار سے زائد ہے جن میں اکثر احادیث بے اصل ہیں۔

اور عبد السلام بن سلیمان ازدی ظاہر یہ ہے کہ اس سے مراد ابو حام عبدی ہے اس لئے کہ وہ اسی کے طبقہ سے ہے اس نے واوہ بن ابی حند سے نا اس سے حری بن عمارہ، ابو سلمہ اور سعید بن ابی حند سے روایت بیان کی جیسا کہ امام ابو حاتم نے "الشرح والتعديل" ۲۷۶۔ میں ذکر کیا لیکن اس پر جرح و تعديل مذکور نہیں اس لئے یہ مجہول الحال ہے۔

اور ابی حبان نے اپنے قاعدہ کے مطابق اس کا ذکر "الشمات" ۲۷۷۔ میں کیا

ہے اور اس سے پلے ایک اور راوی کا ذکر کیا ہے کہ ”عبدالسلام بن سلیمان“ یزید بن سمرة سے روایت کرتا ہے گواہ کہ اس کا شارشامیوں میں کیا ہے کہ عبدالسلام سے امام اوزاعیؑ نے روایت کی۔

یہ بات واضح ہے کہ یہ اس حدیث کا راوی نہیں ہے اس لئے کہ اس حدیث کی  
شد شانی نہیں ہے اس سے قبل کی حدیث شانی ہے۔ لیکن یوسف بن کامل، بظاہر  
اس سے مراد عطار ہے کہ اس نے سوید بن ابی حاتم اور یافع بن عمر مجھی سے روایت  
کی اس سے عمرو بن علی میمنی نے بیان کیا جیسا کہ "الجرح والتعديل" ۲۷۸ میں ہے  
لیکن اس کے بارے میں جرح و تعديل کا ذکر نہیں ہے شاکر اس کا ذکر "ثقات ابن  
حبان" میں ہے اس سلسلہ میں تابعین کے شاگردوں کے شاگردوں کی جانب مراجعت  
کی جائے اس لئے کہ ہمارے پاس "ثقات" کا جو نسخہ ہے اس میں وہ جلد نہیں ہے  
جس میں اس کا ذکر ہے۔

اور محمد بن یونس کدویی کے بارہ میں ابن عدیؑ کا قول ہے کہ وہ وضع کے ساتھ متم ہے ابن حبانؓ کا قول ہے کہ شاید اس نے ایک ہزار سے زائد احادیث وضع کی ہیں نیز ابو داؤد، موسیٰ بن ہارون، اور قاسم بن مطر نے اس کو کذاب کہا ہے الامم دار قسطنطیلؓ کا قول ہے کہ وہ حدیث کے وضع کرنے میں متم ہے اس کے بارہ میں صرف اس شخص کا قول قابل تعریف ہے جس کو اس کے حال کا علم نہیں ہے۔

لیکن ابن عباس کی حدیث کو امام سید طیبؑ نے "الجامع" میں ابن القبار کی طرف منسوب کیا ہے مجھے اس کی صد نہیں مل سکی غالب خیال یہی ہے کہ وہ دوسروں کی طرف ضعیف راوی ہے۔ امام مناویؓ نے اس پر کوئی رائے نہیں دی اس تحقیق سے یہ بات واضح ہو گئی ہے کہ اس حدیث کے تمام طبق علمیت درج ضعیف ہیں ان میں سے کوئی بھی پسلے طریق کی تقویت کی صلاحیت نہیں رکھتا اور پسلا طریق باوجود ضعف کے اس کا حال دیگر طرق سے بہت اچھا ہے یہی حافظ خادیؓ کے قول جو "القاصد" ۷۷۲ میں ہے، سے دھوکہ میں نہیں آتا ہا ہے کہ اس حدیث کے شواہد بہت زیادہ ہیں۔ اس لئے کہ ان میں شواہد کی صلاحیت نہیں ہے جیسا کہ ہم نے ذکر کیا ہے۔ ظاہر اور واضح بات یہ ہے کہ یہ حدیث دراصل متوقف ہے ان ضعیف راویوں

لے جان بوجھ کر یا بھول کر اس کو مرفوع بنا دیا ہے۔ میں نے دنوریؒ کی "المعتضی بن الجالس" ۲۸۰ کا مطالعہ کیا اس میں صحیح سند کے ساتھ مخفیوں سے روایت ہے اس نے ابراہیم کا قول پیش کیا کہ راستہ چلتے ہوئے اوہرا اور جماں کنا مرد کے خلاف ہے اور کہا جاتا ہے کہ تیز رفاری مومن کے وقار کو ختم کر دیتی ہے۔

اس قول کی نسبت شیخ علی قاریؒ نے "شرح الشماکل" ۲۸۱ میں امام زہریؒ کی طرف کی ہے۔ لیکن اس حدیث کی تردید میں اس حدیث کا مفہوم کافیت کرتا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے چلنے کا جوانہ اداز تھا وہ اس کے مخالف ہے۔ یہ حقیقت مل شدہ ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم تیز تیز چلتے تھے نیز ابن حجرؓ نے "البیتات" ۲۸۲ میں شفاء بنت عبداللہ ام سلیمان سے بیان کیا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ تیز تیز چلتے تھے۔

کچھ یوں معلوم ہوتا ہے کہ یہ حدیث بعض افراد پر دواز زاہدوں کی وضع کرده ہے جو سمجھتے ہیں کہ انسانی وقار کا تقاضا یہ ہے کہ ہر مسلمان آہستہ آہستہ چلنے یوں معلوم ہو جیسے اس میں جان ہی نہیں ہے اور بظاہر بیمار نظر آئئے لیکن کیا اس طرح چنان اللہ پاک کے ذیل کے فرمان سے ثابت ہوتا ہے؟ ارشاد ربیانی ہے:

**وَعِبَادُ الرَّحْمَانِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُوَنَا وَإِذَا خَاطَبُهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا مَلَائِكَةٌ** ۲۸۳

(ترجمہ) اور رحمان کے بندے وہ ہیں جو نہیں پر آہنگی سے چلتے ہیں اور جب ان سے جاہل لوگ مخاطب ہوتے ہیں تو وہ ان سے بچاؤ اختیار کرتے ہوئے سلام کرتے ہیں۔

حافظ ابن کثیرؓ اس آیت کی تفسیر میں لفظ "ھونا" کی تشریح کیجنت اور وقار سے کرتے ہیں کہ جس میں جبارت اور تکبر کا اظہار نہ ہو جیسا کہ ارشاد ربیانی ہے۔

**وَلَا تَمْشِنَ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا** ۲۸۴

(ترجمہ) تو نہیں پر اکڑتے ہوئے نہ چل پس اللہ تعالیٰ کے بندے تکبر سے اور اکڑ کر نہیں چلتے نہ وہ اتراتے ہیں اور نہ ان میں رعوبت ہوتی ہے لیکن اس سے تقصید یہ نہیں کہ وہ تصنیع اور ریا کاری کے

ساختہ بیماروں کی طرح چلتے ہیں چنانچہ آدم کی اولاد کے سردار جاتب محرّمی اللہ علیہ وسلم جب چلتے تو یوں معلوم ہوتا جیسے اونچائی سے اتر رہے ہیں اور یوں عجوس ہوتا کہ جیسے نہیں آپ کے لئے پیش دی گئی ہے (یعنی سفر جلدی ملے ہو جاتا تھا) چنانچہ بعض اسلاف نے کمزور انداز میں چلتے کو کمرہ جانا ہے یہاں تک کہ عزّت سے مردی ہے انسوں نے ایک جوان کو آہستہ آہست پڑھنے دیکھا تو اس سے دریافت کیا، کیا تم بیمار ہو کیسے جل زبے ہو؟ اس نے کہا، نہیں اے امیر المؤمنین! چنانچہ حضرت عزّت اس کے سرپروردہ لے کر کمرے ہو گئے اور حکم دیا کہ خوب زور سے چلا کو خیال رہے کہ قرآن پاک کے لفظ "هُوْنَ" سے مقصود وقار اور اطمینان کے ساختہ چلتا ہے۔

امام احمدؓ نے ابن عباسؓ سے ۲۸۵ میان کیا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب چلتے تو زور سے چلتے تھے آپؐ کی رفتار میں سستی نہیں ہوتی تھی اس حدیث کو بروارؓ نے بھی "مجموع الروايات" ۲۸۶ میں اس کی طرح روایت کیا ہے اور اس کی صد صحیح ہے اور اس کی شاہد حدیث "سلام الی المکم" ہے مرسل مروی ہے اس کو ابن سعدؓ ۲۸۷ نے میان کیا ہے۔

## ۵۶ - لَوْلَا النِّسَاءُ؛ لَعِبَدَ اللَّهُ حَقًا حَقًا.

اگر عورتیں نہ ہوتیں تو اللہ کی صحیح صحیح عبادت ہوتی۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس کے دو طریق ہیں۔

**پہلا طریق:** محمد بن عمران بہذانی سے ہے اس نے کہا کہ ہمیں سیدی بن نباد وورقی (ابن ھیبیہ کے ساتھی) نے حدیث میان کی اس نے کہا، ہمیں عبد الرحمٰن بن زید الحنفی نے اپنے والد نے اس نے سعید بن مسیب سے اس نے عزّیز بن خطاب سے مرفوع روایت میان کی۔ اس حدیث کو ابن عدیؓ ۲۸۸ نے روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ یہ حدیث مکر ہے۔ میں اس حدیث کو صرف اسی طریق سے جانتا ہوں اور عبد الرحمٰن بن زید الحنفی سے مردی نام احادیث الحنفی ہیں کہ ان کی لئے راویوں سے متابعت موجود نہیں ہے۔

میں کہتا ہوں : اور امام بخاریؓ کا قول بھی یہی ہے کہ محدثین نے اس کو ترک کیا ہے ابو حاتم کا قول ہے کہ اس کی حدیث کو ترک کیا جائے اس لئے کہ یہ محرِ حدیث ہے اس نے تو اپنے والد کو بھی خراب کیا وہ اس کی نسبت سے جھوٹ پہنچا تھا اور ابن حمیمؓ کا قول ہے کہ وہ کذاب اور خبیث تھا۔

میں کہتا ہوں : اس کا والد زید بھی ضعیف ہے جیسا کہ حدیث ثبرہؓ میں اس کے ضعیف ہونے کا بیان ہو چکا ہے نیز اس حدیث کو ابن جوزیؓ نے "الوضوعات" میں ابن عدیؓ کے طریق سے ذکر کیا ہے اور تبرہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے عبدالرحیم اور اس کا والد دو نوں متروک ہیں اور محمد بن عمران راوی محرِ حدیث ہے۔

میں کہتا ہوں : معلوم ہوتا ہے کہ ابن جوزیؓ کو وہم لاحق ہوا کہ محمد بن عمران سے مرادِ اخنسی ہے جس کے بارہ میں امام بخاریؓ نے "التاریخ الکبیر" ۲۸۹ ص میں کہا ہے کہ وہ بغداد میں رہتا تھا۔ محدثین نے اس پر جروح کی ہے اور وہ محرِ حدیث ہے اس نے ابو بکر بن عیاش سے بیان کیا جب کہ اس حدیث کا راوی محمد بن عمران اخنسی نہیں ہے بلکہ هزاری ہے جیسا کہ ابن عدیؓ نے اس کی روایت میں وضاحت کی ہے اور یہ راوی نقہ ہے نیز اس کے بیشتر حالات "تاریخ بغداد" ۴۰۰ ص میں ہیں جنہاً حدیث میں ضعف کی علت اس سے اپر کے روایت میں ہے۔

اور امام سیوطیؓ پر یہ حقیقتِ تحقیقی رہی ہے چنانچہ انہوں نے ابن جوزیؓ کا تعاقب کیا ہے اور "اللائل" ۲۹۱ ص میں ذکر کیا ہے کہ اس حدیث کا شاہد موجود ہے بایں ہمہ یہ ایسا تعاقب ہے جس سے کچھ فائدہ حاصل نہیں ہے اس لئے کہ وہ شاہد جس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے وہ اس حدیث سے بیشتر نہیں جس کا وہ شاہد ہے اور وہ دوسرا طریق ہے۔ دوسرا طریق: بشر بن حسین سے اس نے زبیر بن عدیؓ سے اس نے اپنے سے مرفوع روایت بیان کی ہے۔ اس کے الفاظ یہ ہیں۔

"لَوْلَا النِّسَاءَ دَخَلَ الرِّجَالُ الْجَنَّةَ"

اگر عورتیں نہ ہوتیں تو مردِ جنت میں جاتے۔

اس روایت کو ابو الفضل عسکری بن موسیٰ ہاشمی نے زبیر بن عدیؓ کے نسبت ۲۹۲

میں بیان کیا ہے اور ابو نعیمؓ نے "اخبار امیان" ۳۹۳ میں اور شفیقؓ نے "الضئات" میں ذکر کیا ہے۔

میں کہتا ہوں : بشرزادی متروک ہے، جھوٹا ہے جیسا کہ حدیث نمبر ۲۸۶ میں اس کا ذکر گزر چکا ہے اور دہلیؓ نے "مسند الفروع" میں اس کے طریق سے ان الفاظ کے ساتھ بیان کیا۔

### لَوْلَا النِّسَاءُ لَعِدَّ اللَّهُ حَقُّ عِبَادَتِهِ

اگر عورتیں نہ ہوتیں تو اللہ تعالیٰ کی کچی عبادت ہوتی

جیسا کہ "فیض القدری" میں ہے اور امام سیوطیؓ نے حدیث کے خاتمه پر بشر کے حالات کے ضمن میں اس کو متروک قرار دیا ہے این عراقؓ نے "تنزیہ الشریعہ" ۳۹۳ میں اس کا تعاقب کیا ہے کہ وہ کذاب اور وضاع تھا اس کی یہ حدیث اس لائق نہیں کہ اس کو شاہد کیا جاسکے اس وضاحت سے معلوم ہوا کہ امام سیوطیؓ نے ان تین احادیث کو "الجامع الصیر" میں داخل کر کے مناسب کام نہیں کیا ہے اس لئے کہ یہ تینوں احادیث اس کی بیان کردہ شرائط کے خلاف ہیں۔ ان شرائط کا ذکر میں نے متعدد بار کیا ہے۔

### ۷۵ - إِخْتِلَافُ أُمَّتِي رَحْمَةً

میری امت کا اختلاف رحمت ہے۔

تحقیق : اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، محدثین نے اس حدیث کی سند معلوم کرنے کی بیمار کوشش کی لیکن انہیں اس کی سند پر اطلاع نہ ہو سکی یہاں تک کہ امام سیوطیؓ نے مایوسی کے عالم میں "الجامع الصیر" میں کہہ دیا کہ شاہد اس حدیث کی تجزیع حافظات کی بعض ایسی کتب میں ہے جن تک ہماری رسائی نہیں ہو پائی ہے۔

امام سیوطیؓ کی یہ بات عقول و دانش سے بہت بعید ہے اس لئے کہ اگر امام سیوطیؓ کے اس قول کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو اس سے یہ لازم آتا ہے کہ امتح مسلمہ کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی بعض احادیث پر اطلاع نہیں ہو سکی جب کہ کسی مسلمان کے لئے لائق نہیں کہ وہ اس قسم کا حقیقتہ اختیار کرے اور امام متواہیؓ نے

امام مکنی سے نقل کیا ہے انہوں نے بیان کیا کہ یہ حدیث محمد میں کے ہاں معروف نہیں ہے اور مجھے اس کی سمجھ، ضعیف اور موضوع خد پر آگاہی حاصل نہیں ہو سکی ہے چنانچہ شیخ زکریا النصاری نے "تفسیر بیضاوی" ۵۹۶ کے جواہری میں اس کا اعتراف کیا ہے نیز یہ حدیث معلوم کے لحاظ سے بھی محققین علماء کے نزدیک محل انکار میں ہے چنانچہ علامہ ابن حزم نے "الاکام فی اصول الاحکام" ۵۹۷ میں اس حدیث کا انکار کرتے ہوئے اس پر بھروسہ تقدیم کی ہے چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ امت کے اختلاف کو رحمت کہنا نہایت ہی فاسد قول ہے ظاہر ہے کہ اگر "اختلاف امت" رحمت ہے تو "اتفاق امت" اللہ تعالیٰ کی نارانگی کا باعث ہو گا جب کہ کوئی مسلمان اس کا قابل نہیں اس لئے کہ اتفاق کے مقابلہ میں اختلاف ہے اور رحمت کے مقابلہ میں اللہ تعالیٰ کی نارانگی ہے اور جب اختلاف امت رحمت ہے تو اس کی تفیض لانا ناجیہ ہو گی کہ اتفاق امت میں اللہ کی نارانگی ہے نیز ایک دوسرے مقام پر ابن حزم نے اس حدیث کو باطل اور جھوٹ کہا ہے اس کا ذکر حدیث نیپر ۷ کی محققین میں آرہا ہے۔

اس حدیث کے بدترین نتائج میں سے یہ بات بھی ہے کہ مسلمانوں کی اکثریت اس حدیث کے پیش نظر مذاہبِ اربعہ میں اختلاف کو برقرار رکھنے کی حاجی ہے اور وہ ہرگز مطابق نہیں کرتے کہ اختلاف کی صورت میں اللہ تعالیٰ اور سنتِ میسموں کی طرف رجوع کیا جائے جیسا کہ ان کے انہر نے انہیں اس کا حکم دیا ہے بلکہ یہ لوگ اس نظریہ کے حامل ہیں کہ ان انہر کے مذاہب دراصل متعدد شریعتیں ہیں ۲۹۷۔ جب وہ یہ کہتے ہیں تو انہیں علم ہوتا ہے کہ ان انہر کے مذاہب میں جو اختلاف اور تعارض ہے اس کو ختم کرنا ممکن نہیں البتہ جو حکم دلیل کے خلاف ہے اس کو رد کر دیا جائے اور جو حکم دلیل کے موافق ہے اسے قبول کر لیا جائے لیکن اس کو بھی تو وہ ماننے کے لئے تیار نہیں ہیں لیکن وجہ ہے کہ ان لوگوں نے برتاؤ کر دیا ہے کہ شریعت میں ۷۔ غریب ہے اگر بقول ان کے تعارض ہے تو صرف یہی ایک دلیل بس کرتی ہے کہ کیا شریعت اللہ عز و جل کی جانب سے نہیں ہے؟ کاش! وہ اللہ پاک کے اس فرمان پر غور کرتے جو قرآن پاک کے بارہ میں ہے۔ ارشاد پاری تعالیٰ ہے:

وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِنَا لَهُوا إِلَيْهَا اخْتَلَافٌ كَثِيرٌ ۚ ۲۸۸

اگر قرآن پاک اللہ کے فیر سے ہوتا تو وہ اس میں کثرت کے ساتھ اختلاف پاتے۔ اس آیت میں صراحت موجود ہے کہ اختلاف اللہ پاک کی طرف سے نہیں ہے اگر (قول ان کے) شریعت میں اختلاف ہے تو کیسے وہ شریعت اس لائق ہو سکتی ہے کہ اس پر چلا جائے؟ اور کیسے اس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے رحمت کا نزول قرار دیا جاسکتا ہے؟

اس مضموم کی احادیث کی وجہ سے ائمہ اربیب کے بعد آج دن تک مسلمانوں کی اکثریت کا متعدد امتقاوی اور عملی مسائل میں اختلاف رہا ہے اگر وہ اختلاف کو مذموم سمجھتے جیسا کہ ابن مسعودؓ اور دیکر صحابہ کرامؓ کا قول ہے اور اس کے مذموم ہونے پر قرآنی آیات اور کثرت کے ساتھ احادیث نبویہ دلالت کر رہی ہیں تو وہ اتفاق کی جانب نہایت تیزی کے ساتھ قدم پوچھاتے اور ان میں سے اکثر مسائل میں ائمہ بصیرت ماضی ہوتی جب کہ اپے والا کل موجود ہیں جن کے ذریعہ راہ صواب کو راہ خطا سے الگ کیا جاسکتا ہے اور حق کا باطل سے اقیاز ہو سکتا ہے پھر مختلف فیض مسائل میں بعض لوگ دیکر غالپن کو معنود سمجھتے ہیں لیکن اس قسم کی کوشش سس لئے کی جائے؟ جب کہ ان کا خیال ہے کہ اختلاف رحمت ہے اور مذاہب، اختلافات کے باوجود متعدد شریعتوں کی طرح ہیں۔

اگر آپ چاہتے ہیں کہ اختلاف پر مصروف رہنے کے اثرات کا مجائزہ کریں تو اکثر مساجد کا حال آپ کے سامنے ہے کہ ان میں چار محراب ہیں اور چار امام ہیں اور ہر امام کے مقابلے الگ ہیں۔ وہ نماز ادا کرنے کے لئے اپنے امام کا انتظار کرتے ہیں گویا کہ ان کے ادیان مختلف ہیں (یقیناً مختلف ہیں) جب کہ ان کا عالم پوکارتا ہے کہ مذاہب دراصل متعدد شریعتیں ہیں وہ اپنے مقرر شدہ امام کی اقداء میں نماز ادا کرتے ہیں دوسرے امام کی اقداء میں نماز ادا نہیں کرتے اور مسجد میں فارغ بیٹھے رہتے ہیں جب کہ ائمہ اس بات کا علم ہے کہ جب فرض نماز کی اقامت ہو تو سوائے فرض نماز کے دوسری نماز ادا نہیں ہو سکتی چہ جایکہ کوئی شخص فارغ بیٹھا رہے اور جماعت کے ساتھ شامل نہ ہو۔ مسلم وغیرہ میں اس مضموم کی احادیث مذکور ہیں لیکن اپنے

ذہب کی حفاظت کرنا ان کے لئے زیادہ ضروری ہے حدیث نبویؐ کی مخالفت کو پرکار کی جیشیت بھی نہیں دیتے یوں عسوس ہوتا ہے کہ اصل احترام ان کے ہاں ذہب کا ہے اور غالباً ذہب ان کے ہاں احادیث نبویؐ سے زیادہ محفوظ ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ شریعت اسلامیہ میں اختلاف مذموم ہے۔ جہاں تک ممکن ہو اختلاف سے بچاؤ ضروری ہے اس لئے کہ اختلاف امت سے مسلمانوں میں ضعف و اضلال نمودار ہو گا ارشادِ ربانی ہے۔

### وَلَا تَنَازُّوْا لِتَخْلُقُوا وَتَذَمَّتْ بِيَدِكُمْ ۖ ۲۹۹

تم آپس میں بھڑانہ کرو تم کمزور ہو جاؤ گے اور تمہارا دیدہ چاتا رہے گا۔ لیکن اختلاف کو محسن گردانا اور اس کو رحمت قرار دنا ان آیات قرآنیہ کے خلاف ہے جن میں اختلاف کی صراحتاً رحمت کی گئی ہے خیال رہے کہ اختلاف کو باعثِ رحمت کرنے والوں کے ہاں اس حدیث کے خلاوہ کوئی دلیل نہیں جس کا اصل رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں ہے۔

اس مقام پر ایک سوال سائنسے آتا ہے کہ صحابہ کرامؓ میں بھی اختلافِ حق حالانکہ وہ انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کے بعد دنیاۓ انسانیت میں سب سے افضل ہیں کیا ان کا اختلاف بھی مذموم ہے اور انہیں اس اختلاف کی وجہ سے ہائپنڈرڈ سمجھا جائے گا؟ اس کا جواب ابن حزمؓ سے ہے اس کی زبان سے ہے۔ (فرماتے ہیں کہ) تمام صحابہ کرامؓ حق کی تلاش میں کوشش رہے اور غیر منسوس یا غیر معلوم مسائل میں اجتہاد کیا ان میں سے جس کا اجتہاد راوی صواب سے ہٹا ہوا ہے وہ بھی ثواب کا مستحق ہے اس لئے کہ اس کی نیت صاف ہے اور اس کا ارادہ خیر کا ہے ان کی اجتہادی غلطی کو معاف کر دیا گیا اسلیئے کہ ان سے غلط کام تصدیٰ نہیں ہوا پھر انہوں نے حق تلاش کرنے میں سستی بھی نہیں دکھائی اور جس کا اجتہاد صحیح ہے وہ دہرے ثواب کا مستحق ہے۔ اسی طرح قیامت تک جس مسلمان پر دین اسلام کا کوئی مسئلہ پوشیدہ رہا اس کی آگاہی حاصل نہ ہو سکی اس نے اپنی کوشش سے کوئی صورت پیدا کی اور اس پر عمل پیدا رہا تو وہ عند اللہ گناہگار نہیں ہے۔ ہاں اداہ شخص مذموم ہے اور دعیوٰ اللہ کا مستحق ہے جو قرآن پاک اور احادیث صحیح کے ساتھ وابطحی نہیں رکتا

جب کہ اسے اس مسئلہ میں نفس معلوم ہے اور جنت قائم ہو پچھی ہے لیکن وہ شخص نفس کو چھوڑ کر کسی اور کے قول پر عمل پیرا ہوتا ہے اس کی تحلید میں اسلام کے مسائل کو سمجھتا ہے اور ان پر عمل پیرا ہوتا ہے، اختلاف کو پسند کرتا ہے، نہ ہی عصیت کا ولد ادا ہے اور جان بوجھ کر اختلاف کو جنم دیتا ہے۔ حیثیت جاہلیہ اس کے دل و دماغ پر مسلط ہے قرآن پاک اور احادیث صحیح کو کچھ اہمیت نہیں دیتا ان کو اصل قرار دینے سے باغی ہے اگر نفس اس کے امام کے قول کے مطابق ہے تو اسے تسلیم کرتا ہے اگر نفس امام کے قول کے خلاف ہے تو نفس کی مخالفت کرتا ہے قرآن پاک اور احادیث صحیح کی مخالفت کرتا ہے اور نہ ہی اندھی عصیت کے پیش نظر جاہلیت کا البارہ زیب تن کر کے اپنے امام کے قول پر عمل پیرا رہتا ہے پس اس زہن کے لوگ دراصل وہ ہیں جو قابلِ ذمۃ ہیں اور ان کا اختلاف اللہ تعالیٰ کی نارِ احشی کا باعث ہے۔

ان کے ساتھ سراحت پچھے اس نظریہ کے لوگ بھی پائے جاتے ہیں جن میں تقویٰ اور پرہیزگاری کا نہداں ہے دین اسلام کے ساتھ ان کا رابطہ برائے نام ہے۔ جس شخص کا قول ان کی خواہشات کے موافق ہوتا ہے اس پر وہ عمل کرتے ہیں دراصل یہ لوگ رخصت کے مثالی ہیں جماں جس کے قول میں رخصت نظر آئی اس کے قول کو جنت سمجھ لیا اور اس کے مقلد ہو گئے انسیں اس سے کچھ داسط نہیں کہ اس بارہ میں اللہ پاک کا قرآن پاک میں اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا احادیث صحیح میں کیا فرمان ہے؟

حافظ ابن حزم "بحث کرتے ہوئے آخر میں فرماتے ہیں کہ فقیاء کے ہاں ایک "اصولی تلقین" کلاتا ہے اس سے مقصود یہ ہوتا ہے کہ کسی بھی عالم کا قول بلا دلیل جنت ہے۔ اس میں بھی دراصل خواہشات نفسانی کی اتباع ہے یا رخصت کے راستوں کی، جیتو ہے تاکہ ہر قسم کا آرام رہے چنانچہ بعض فقیاء اس کو جائز قرار دینے میں اختلاف کرتے ہیں پھی بات تو یہ ہے کہ اس کے حرام اور ناجائز ہونے میں کوئی شک نہیں۔ وضاحت کا یہ مقام نہیں ہے، دراصل حقیقت یہ ہے کہ اس کا بواز بھی اسی حدیث سے لیا جاتا ہے اور اسی حدیث سے استدلال کرتے ہوئے کسی شخص

لے کہ دیا کہ جو شخص کسی بھی عالم کا مقلد ہے اس کی ملاقات جب اللہ پاک سے ہو گی تو اس کا کچھ مٹا غذہ نہ ہو گا۔

اگر بنظر غائر دیکھا جائے تو یہ سب کرنے ضعیف اور موضوع احادیث کے بین لہذا اگر آپ نجات اخروی کے طلب گار ہیں تو ان احادیث سے دامن کو پھانسیں قیامت کے دن مال، اولاد کچھ فائدہ نہیں پہنچا سکیں گے البتہ وہ انسان کامیاب ہے جو اللہ پاک کی پارگاہ میں قلبِ سلیم لے کر حاضر ہوا۔

### ۵ - أَصْحَابِيَّ كَالنَّجُومِ، يَا إِيمَّهُ اقْتَدَيْتُمْ؛ إِهْتَدَيْتُمْ.

میرے صحابہ کرام ستاروں کی ماہنہ جس ان میں سے جس کی بھی آپ پیروی کریں گے ہدایت یافتہ ہوں گے۔

**تحقیق:** یہ حدیث من گھڑت اور بے بنیاد ہے، اس کو ابن عبد البر نے "جامع العلم" میں اور ابن حزم میں "اللادحکام" میں سلام بن سلیم کے طریق سے روایت کیا ہے اس نے کہا کہ ہمیں حارث بن خسین نے حدیث بیان کی اس نے امشی سے اس نے ابو سنیان سے اس نے جابر سے مرفع بیان کیا۔ ابن عبد البر نے اس حدیث کو سند کے بارے میں تبہہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ یہ حدیث قائل مجتہد ہے اس لئے کہ حارث بن خسین راوی تجویل ہے۔

ابن حزم نے اس پر نقد کرتے ہوئے فرمایا کہ روایت ساقط الاعتبار ہے ابو سنیان ضعیف ہے اور حارث بن خسین سے مراد ابو وحش ثقیل ہے اور سلام بن سلیمان بلاشبہ موضوع احادیث روایت کرتا ہے بلاشبہ یہ حدیث بھی ان میں سے ہے۔ میں کہتا ہوں : اس حدیث کو سلام بن سلیم (اس کو ابن سلیمان طویل بھی کہا جاتا ہے) کی وجہ سے موضوع قرار دنا مناسب ہے اس لئے کہ اس کے ضعیف ہوئے پر اجماع ہے بلکہ ابن خراش نے اس کو کذاب کہا ہے اور ابن حبان کا قول ہے کہ اس - موضوع احادیث روایت کی ہیں لیکن ابو سنیان ضعیف نہیں ہے جیسا کہ ابن حزم نے کہا ہے بلکہ وہ تو راست باز انسان ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر کا قول

"تقریب" میں ہے اور امام مسلم نے بھی صحیح مسلم میں اس سے روایت یاد کی ہیں۔ اور حارث بن خصین راوی محبول ہے جیسا کہ ابن حزم نے کہا ہے۔ اسی مفہوم کا قول ابن عبد البر کا بھی ہے اگرچہ ابن جاب نے اس کو "الشمات" میں ذکر کیا ہے اسی لئے امام احمد نے کہا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے جیسا کہ ابن قدامة کی تالیف "المختب" ۳۰۳ ص میں ہے۔

علامہ شعرانی اپنی تالیف "ال Mizan" ۳۰۳ میں تحریر فرماتے ہیں کہ اس حدیث پر اگرچہ محمد بن عقبہ نے گفتگو کی ہے لیکن یہ حدیث اربابِ کشف کے نزدیک صحیح ہے بب کہ علامہ شعرانی کا یہ قول باطل ہے، یہ ہرگز اس لائق نہیں ہے کہ اس کی طرف دعیان بھی دیا جائے اس لئے کہ کشف کے ذریعہ احادیث کی صحت معلوم کرنا صوفیاء کی بدعت ہے اگر کشف پر اعتماد کیا جائے تو اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ متعدد باطل احادیث (جن کا کچھ اصل نہیں ہے) صحیح قرار پا سیں گی جیسا کہ یہ حدیث ہے خیال رہے کہ اگر کشف پر اعتماد کرنا صحیح بھی پادر کر لیا جائے) تب بھی اعلیٰ درجہ کا کشف رائے سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتا اور رائے میں خطأ اور درستی دونوں کا اختال ہے لیکن اس سے مقصود ایسی رائے ہے جس میں خواہش نفس کا کچھ داخل نہ ہو ہم ایسی رائے اور ایسے کام سے جو اللہ کو ناپسند ہیں، سے محفوظ رہنے کی دعا کرتے ہیں۔ نیز یہ حدیث ابو ہریرہؓ سے " مثل صحابی " کے الفاظ کے ساتھ مردی ہے۔

اس کا ذکر حدیث نمبر ۲۲۸ میں آئے گا نیز اس کی مثل ابن عباسؓ عتر بن خطاب اور ان کے بیٹے عبد اللہؓ سے مردی ہے۔ اب ابن عباسؓ کی حدیث ملاحظہ فرمائیں۔

۵۹ - مَهْمَا أُوْتَيْتُمْ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ فَالْعَمَلُ بِهِ لَا يُعْذِرُ  
لَا حِدْكُمْ فِي تَرِكِهِ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَسَنَةٌ مِنْ  
مَاضِيَّهِ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ سَنَةٌ مِنْيَ مَاضِيَّهِ؛ فَقَالَ أَصْحَابِيْنِ، إِنَّ  
أَصْحَابِيْنِ بِمِنْزِلَةِ النُّجُومِ فِي السَّمَاءِ، فَأَيُّهَا أَخَذْتُمْ بِهِ، إِهْتَدَيْتُمْ،  
وَأَغْتَلَّتُمْ أَصْحَابِيْنِ لَكُمْ رَحْمَةٌ.

تمہیں جو اللہ کی کتاب عطا کی گئی ہے اس پر عمل پیرا رہو اس پر عمل نہ کرنے کی صورت میں تمہارے پاس کوئی خدر نہیں ہے اگر کوئی حکم اللہ تعالیٰ کی کتاب میں دستیاب نہ ہو تو میری قائم کردہ سنت پر عمل کرو اگر کوئی حکم میری قائم کردہ سنت میں بھی نہ ہو تو معلوم کرو کہ میرے صحابہ نے کیا کہا ہے؟ میرے صحابہ آسمان کے ستاروں کی مانند ہیں ان میں سے جس کو اختیار کرو گے تمہیں ستاروں کی راہنمائی حاصل ہو گی اور میرے صحابہ کا اختلاف تمہارے لئے باعثِ رحمت ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو خطیب بغدادی نے "اللکفایہ فی علم الروایہ" ۳۰۵ میں اور ابو العباس اصمؑ نے دسری حدیث (میرے نسخہ کا نمبر ۱۲۲) میں اور ابن عساکرؓ ۳۰۶ نے سلیمان بن الی کرمه کے طریق سے اس نے "جوہر" سے اس نے "ضحاک" سے اس نے ابن عباسؑ سے مرفوع بیان کیا ہے۔  
 میں کہتا ہوں: اس حدیث کی سند غایت درجہ ضعیف ہے این الی حاتم ۳۰۷ میں اپنے والد سے نقل کیا ہے کہ سلیمان بن الی کریم راوی ضعیف الحدیث ہے اور جوہر بن سعید ازدی راوی متروک ہے اسی طرح کا قول امام دارقطنیؓ، امام نسائیؓ اور دیگر محدثین کا ہے نیز ابن مینیؓ نے اس کو غایت درجہ ضعیف کہا ہے اور ضحاک بن مزاحم ہلالیؓ کی ملاقات ابن عباسؑ سے ثابت نہیں ہے۔  
 حافظ عراقیؓ نے حدیث کے آخری جملہ کا ذکر "الاحیاء" ۳۰۸ کی تخریج میں کیا ہے اور امام سیوطیؓ نے تکمیل حدیث کو "جزیل المواہب فی اختلاف المذاہب" میں امام بیہقیؓ کی روایت سے کیا ہے (جو الدخل میں ہے) حافظ عراقیؓ نے اس پر تبصرہ کرتے ہوئے اس کی سند کو ضعیف قرار دیا ہے جب کہ تحقیق کا تقاضا یہ ہے کہ سند غایت درجہ ضعیف ہے۔ ہم نے جوہر کا حال ذکر کیا کہ وہ متروک ہے۔ اسی طرح امام ضحاکؓ نے "المقادی" میں ذکر کیا ہے کہ حدیث معنوی لحاظ سے موضوع ہے پہلے بھی اس کا سبب بیان ہو چکا ہے اور آئندہ بھی بیان ہو گا۔

نیز دلیلی نے اس کے طریق سے بیان کیا جیسا کہ ملک علی قاریؒ کی "مصنوعات" ۴۹۳ میں ہے۔ اس وضاحت کے بعد امام سید علیؑ کا قول غیب دکھائی دتا ہے جو "جزیل المواصب فی اختلاف المذاہب" میں نہ کور ہے کہ "اس حدیث سے کچھ فوائد مستبطہ ہوتے ہیں مثلا رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے بعد فروی سائل میں مذاہب کے اختلاف کی خبر دی ہے۔ اس خبر کو تو آپؐ کا اعجاز کرنا چاہئے اس لئے کہ یہ غیب کی خبر ہے پھر آپؐ نے اختلاف پر اپنی رضمندی کا اظہار کیا اور اس کو برقرار بھی رکھا جب کہ اختلاف کو رحمت قرار دیا اور ملکفین کو اختیار دے دیا کہ وہ جس مذاہب پر عمل کرنا چاہیں انہیں اجازت ہے۔"

"ہم امام سید علیؑ سے گزارش کرتے ہیں کہ حدیث سے فوائد مستبطہ کرنے سے پہلے حدیث کو توثیق کریں اور امام سید علیؑ نے مذاہب کے اختیار کرنے میں جو اجازت دی ہے وہ بالکل لغو ہے کسی مسلمان کے لئے جائز نہیں۔ وہ اختلاف مذہب کے جواز کی بات کرنے اور عمل کرنے میں اسے اختیار خالص ہو۔ اس سے تو یہ لازم آتا ہے کہ مسلمان شریٰ تکالیف سے آزاد ہے مزید تفصیل حدیث نمبر ۲۳ میں ملاحظہ فرمائیں۔ (اور اب عمر بن خطاب کی طرف منسوب کردہ روایت ملاحظہ فرمائیں۔

۶ - سَأَلْتُ رَبِّيْ فِيمَا اخْتَلَفَ فِيهِ أَصْحَابِيْ مِنْ أَعْدَى،  
فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ يَا مُحَمَّدُ! إِنَّ أَصْحَابَكَ عِنْدِيْ بِمَنْزَلَةِ النَّجُومِ فِي  
السَّمَاءِ، بَعْضُهُمَا أَضَوْا مِنْ بَعْضٍ، فَمَنْ أَخَذَ بِشَيْءٍ إِنَّمَا هُمْ عَلَيْهِ  
مِنْ إِخْتِلَافِهِمْ! فَهُوَ عِنْدِيْ عَلَى هُدَى.

میں نے اپنے پروردگار سے ان باتوں کے بارہ میں استفسار کیا جن میں میرے بعد میرے صحابہ کا اختلاف ہوا کہ تو اللہ پاک نے میری جانب وحی کی اے محمدؐ! تیرے صحابہ میرے نزدیک آسمان کے ستاروں کی مانند ہیں بعض ستارے دیگر بعض سے زیادہ روشن ہیں جو شخص ان کے مختلف اقوال میں سے کسی ایک کے قول کو قابلٰ

## عمل سمجھے گا وہ میرے نزدیک ہدایت پر ہے۔

**حقیقی:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو ابن بطة نے "الابانہ" ۳۴۳ میں اور خطیب بغدادی نے اپنی کتاب میں اور نظام الملک نے "الامالی" ۳۲۸ میں اور انصیاء نے "العنقی عن مسواعات بہر" ۳۲۲ میں اور ابن غسائزہ (رحمی) نے فیض بن حماد کے طریق سے اس نے کہا کہ ہمیں عبدالرحیم بن زید الحنفی نے حدیث بیان کی اس نے اپنے والد سے اس نے سعید بن میب سے اس نے عمر بن خطاب سے مرفوع بیان کیا۔

اس کی سند ہادیٰ ہے، فیض بن حماد راوی ضعیف ہے۔ حافظ ابن حجر کا قول ہے کہ وہ کثرت کے ساتھ خطا کرتا ہے اور عبدالرحیم بن زید الحنفی کذاب ہے پسلے بھی حدیث نمبر ۵۵ میں اس کا ذکر ہو چکا ہے اس سند کی اصل خرابی یہ ہے، نیز اس حدیث کو امام سیوطی نے "المجامع الصغیر" میں سجزوی کی روایت کے ساتھ "الابانہ" میں اور ابن عساکر نے عزز سے روایت کیا ہے اس کے شارح امام مناوی کا قول ہے کہ ابن جوزی نے "الطل" میں تحریر کیا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے، فیض راوی محروم ہے اور ابن معین نے عبدالرحیم کو کذاب کما ہے اور "ہمیزان" میں اس حدیث کو باطل کما گیا ہے۔ پھر امام مناوی نے کہا ہے کہ مصنف کا انداز بظاہر پڑھ دے رہا ہے کہ ابن عساکر نے اس کو بیان کیا ہے اور خاصو شی اختیار کی ہے جب کہ اصل حقیقت اس کے بر عکس ہے اس لئے کہ اس نے اس کا ذکر کرنے کے بعد کما ہے کہ ابن حدّ نے زید الحنفی ابوالخواری کو حدیث میں ضعیف قرار دیا ہے۔ ابن عدی کا قول ہے کہ اس کی پیشتر مرویات اور جن سے وہ روایت کرتا ہے ضعیف ہیں اور امام یہودی نے بھی اس حدیث کو عزز سے ذکر کیا اور اس کی سند کو غایت درجہ ضعیف کما ہے۔

میں کہتا ہوں: ابن عبد البر نے اس حدیث کو بزار سے ذکر کیا، اس نے اس حدیث میں کہا کہ اس فیض کا کلام نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں ہے۔ اس حدیث کو عبدالرحیم بن زید الحنفی نے اپنے والد سے اس نے سعید بن میب سے اس نے عبدالله بن عزز سے اس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے بیان کیا اور بھی اس مholm دلائل و برائین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

حدیث کو عبد الرحیم نے اپنے والد سے اس نے عبد اللہ بن عزر سے روایت کیا (دونوں مقامات میں ابن عزر ہے لیکن معلوم ہوتا ہے کہ مقام اول میں ابن کا لفظ ناقل کی جانب سے زائد ہے) خیال رہے کہ اس حدیث میں اصل ضعف عبد الرحیم بن زید کی وجہ سے ہے اس لئے کہ اہل علم اس کی حدیث کو بیان کر کے خاموش رہے ہیں اور اس قسم کا کلام نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح سند کے ساتھ مروی ہے کہ "تم نے میری اور میرے بعد میرے خلفاء راشدین کی سنت پر چلا ہو گا۔ تم نے سنت کو دانوں کے ساتھ مضبوط پکڑنا ہو گا۔" آپ کا یہ کلام عبد الرحیم سے مروی حدیث کے خلاف ہے اگر اس کا ثابت ہونا درست بھی تسلیم کر لیا جائے حالانکہ وہ ثابت نہیں ہے تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم اپنے بعد اپنے صحابہ میں اختلاف کو کیسے جائز قرار دے سکتے ہیں؟

بھرمنی رحمہ اللہ سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ اگر یہ حدیث صحیح ہے تو اس کا مضمون یہ ہے کہ صحابہ کرام نے جو باتیں آپ سے فضل کی ہیں اور جن کاموں میں وہ موجود رہے ان میں تمام صحابہ کرام امانت دار ہیں، قابلِ احتدا ہیں کہ انہوں نے اس شریعت کو (امت تک) پہنچایا جس کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم لائے تھے اس کے علاوہ اس کا کوئی دوسرا مضموم نہیں ہے لیکن جو باتیں انہوں نے اپنی رائے سے کہیں اگر حقیقت میں بھی وہ تمام درست ہیں تو کوئی صحابی دوسرے صحابی کو خطاکی طرف منسوب نہ کرتا اور نہ ایک دوسرے کے فعل پر گرفت کرتا اور نہ کوئی صحابی دوسرے صحابی کے قول کو تسلیم کرتا اور اپنی رائے سے دستبردار ہوتا۔

میں کہتا ہوں: حدیث کے الفاظ سے وہ مضموم معلوم نہیں ہوتا جس کا ذکر منی ہے لیکیا ہے بلکہ مقصود یہ ہے کہ صحابہ کرام نے جو باتیں اپنی رائے سے کی ہیں اس لفاظ سے حدیث کا مضموم ہی خود ایسی دلیل ہے جو حدیث کو موضوع بنانے کے لئے کافی ہے اور یہ حدیث ہرگز نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا کلام نہیں ہے اس لئے کہ ہمارے لئے کیسے جائز ہے کہ ہم اس بات کا تصور کریں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں اجازت عطا فرمائیں کہ ہم ہر ہر صحابی کی اقتداء کریں؟ جب کہ ان میں صاحب علم بھی ہیں، کچھ متوسط درجہ کے ہیں اور کچھ ایسے بھی ہیں جن کا درجہ ان سے کم

ہے لیکن ان میں تو ایسے بھی ہیں جن کا خیال ہے کہ اولے کھانے سے وضو نہیں فوٹا اس کا ذکر حدیث نمبر ۳۴ میں آ رہا ہے۔  
اب عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی حدیث ملاحظہ فرمائیں۔

**۴۱۔ إِنَّمَا أَصْحَابِي مَثَلُ النَّجَوْمِ، فَإِيَّاهُمْ أَخْذُتُمْ يَقُولُهُ:  
إِهْتَدَيْتُمْ.**

بلاشبہ میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں ان میں سے جس کے قول پر تم عمل کرو گے پڑا ہت یافتہ ہو جاؤ گے۔

تحقیق: یہ حدیث موضوع ہے، ابن عبدالبر نے اس حدیث کو متعلق ذکر فرمایا ہے نیز ابن عبدالبر سے ابن حزم نے ابو شاب حاتط کے طریق سے اس نے حزہ جزری سے اس نے تاقع سے اس نے ابن عزر سے اس کو مرفوع ذکر کیا اور عبد بن حید نے اس کو "المنتخب من المسند" ۳۲۷ میں موصول بیان کیا ہے مجھے احمد بن یوسف نے خیر دی اس نے کہا کہ ہمیں یہ حدیث این شاب نے بیان کی نیز اس حدیث کو این بڑے "الابانہ" ۵۳ میں ایک دوسرے طریق سے اس نے ابو شاب سے حدیث بیان کی۔ ابن عبدالبر نے حدیث کی سند کو غیر صحیح کہا ہے نیز اس نے کہا کہ اس حدیث کو تاقع سے ایسے راویوں نے بیان نہیں کیا جو قاتل بھت ہوں۔

میں کہتا ہوں: اس حزہ سے مراد ابن الی حزہ ہے امام دارقطنی نے اس کو متذوک کہا۔ ابن عدری کا قول ہے کہ اس کی اکثر مرویات موضوع ہیں۔ ابن حبان کا قول ہے کہ وہ ثقہ راویوں سے موضوعات بیان کرنے میں متفرد ہے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ قصد ایسا کرتا ہے لہذا اس سے روایت کرنا درست نہیں چنانچہ امام ذہبی نے "میزان" میں اس کی موضوعات کو ذکر کیا ہے اور یہ حدیث بھی اسی مجموعہ میں ہے۔  
ابن حزم ۳۲۶ فرماتے ہیں: یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہے کہ یہ حدیث ثابت نہیں ہے بلکہ اس کے بحوث ہونے میں ذرہ برابر نہیں ہے جب کہ اللہ تعالیٰ اپنے پیغمبر کا وصف بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

**"وَمَا يُنطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ لُّوْحِيٌّ ۚ ۲۷۳"**

وہ خواہش نفس سے نہیں بولا اس کا بولنا وحی ہے جو اس کی طرف کی جاتی ہے۔ پس جب نبی ملی اللہ علیہ وسلم کا تمام کلام شریعت ہے اور وہ حق ہے اور ضروری ہے تو بلاشبہ وہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہے اور جو اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہے اس میں اختلاف ممکن نہیں ارشاد ربانی ہے۔

**وَلَوْ تَكَانَ مِنْ هَنْدِ خَيْرِ الْبَلَدِ لَوْجَدُوا فِيهَا أَخْتِلَافًا يَكْرَهُونَ ۚ ۲۸۸**

اگر یہ اللہ کے فیر سے ہوتا تو اس میں کھرت کے ساتھ اختلاف پاتے۔ نبی اللہ پاک نے فرقہ بدی اور اختلاف سے روکا ہے ارشاد ربانی ہے۔

**وَلَا تَنَازَعُوا ۚ ۲۸۹**

(ترجمہ) تم بھرا نہ کرو۔

تو یہ بات ممکن ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہر صحابی کے قول کی میروی کرنے کا حکم صادر فرمائیں جب کہ صحابہ کرام میں سے بعض ایسے ہیں جو ایک چیز کو طال کتے ہیں اور بعض ایسے ہیں جو اسی کو حرام قرار دیتے ہیں اگر تمام صحابہ کرام کی میروی کرنا ضروری ہو تو پھر سرہ نین جذب کی میروی کرتے ہوئے شراب اور فروخت جائز ہو گی اور ابو علیؑ کی میروی کرتے ہوئے روزہ دار کے لئے اولے کھانا جائز ہوں اور دیگر صحابہ کرام کی میروی کرتے ہوئے اس کے کمائے سے روزہ لٹ جائے گا اور علیؑ، عثمانؑ، عطؑ، ابو ایوب اور ابی بن کعب رضی اللہ عنہم کی اقتداء کرتے ہوئے حورت کے ساتھ جماع کرنے والا؛ جس کی منی خارج نہ ہو اس پر حسل واجب نہ ہو گا اور عائشہؓ، ابن عمرؓ کی اقتداء کرتے ہوئے حسل کرنا واجب ہو گا یہ سب احوال ہم سچے انسانیہ کے ساتھ پہنچے ہیں۔

بعدازاں حافظ ابن حزمؓ نے ان بعض خیالات کی وضاحت میں طوالت سے کام لیا ہے جو صحابہ کرام کی طرف منسوب ہیں اور ان سے ان میں خطاں سرزد ہوئیں خواہ آپؐ کی زندگی میں ایسا ہوا یا آپؐ کی زندگی کے بعد ان سے غلطیاں سرزد ہوئیں نیز ان کا قول ہے ۳۲۰ کہ ایسے لوگوں کو بھلا تقلید کیسے جائز ہو سکتی ہے جن کی آراء صائب بھی نہیں اور بعض اوقات ان کی آراء را جواب سے ہٹی ہوئی نہیں؟

اور اس سے قابل "اختلاف کی نہت" کے باب ۲۷۸ کے مضمون میں تحریر فرماتے ہیں۔

ہمارے لئے بس ضروری ہے کہ ہم اس چیز کی ہدایت کریں جس کو قرآن پاک نے اللہ کی جانب سے پیش کیا ہے اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے دین اسلام کا انتساب فرمایا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم ان ہاتھوں پر عمل کریں جو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے محنت کے ساتھ ثابت ہیں اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے ہی رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا ہے کہ آپ لوگوں کے سامنے اللہ تعالیٰ کے دین کی وضاحت کریں اس سے معلوم ہوا کہ دین اسلام میں اختلاف کو کچھ اہمیت نہ دی جائے اور نہ اس کی طرف متوجہ ہوا جائے جب کہ کچھ لوگ غلطی پر ہیں جن کا کہتا ہے کہ اختلاف باعث رحمت ہے اور ان کی ولیل وہ حدیث ہے جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ "میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں ان میں سے جس کی تم اقتداء کو گے ہدایت پاؤ گے۔" حافظ ابن حزم نے اس حدیث کو باطل ثابت کیا ہے بلکہ اس کو جھوٹ کہا ہے۔ فاسق تم کے لوگوں کی ریشہ دوائیوں سے اس تم کی احادیث معاشروں میں رواج پذیر ہوئیں۔ حقیقت کی روشنی میں ڈنگ کے کچھ پر یہ بات کی جاسکتی ہے کہ یہ حدیث بخاطر نقل کے سمجھ نہیں ہے نیز یہ کیسے ممکن ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ایسی بات کا حکم دیں جس سے آپ نے منع فرمایا ہے چنانچہ ایک حدیث میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اطلاع دی کہ ابو بکر سے ایک چیز کی تغیری میں غلطی ہوتی ہے اور عمرؑ کو آپ نے کذب کی جانب منسوب کیا جب انہوں نے بھرت کے بارے میں تاویل کی اور ابو شاہل کو آپ نے غلطی کی طرف منسوب کیا جب اس نے عورت کی عدت کے بارے میں ایک فتویٰ دیا۔ اس لحاظ سے ممکن نہیں اور نہ ہی اس کا کوئی جواز ہے کہ نبی علیہ النسلة والسلام ایسی بات کی ہدایت کا حکم فرمائیں جس کو آپ غلط کہہ چکے ہیں اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ غلط بات کا حکم فراہم ہے ہیں۔ اللہ پاک اس سے بند اور پاک ہے اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بھی اس سے کسوں دور ہیں۔

عجیب بات یہ ہے کہ نبی علیہ النسلة والسلام خود فرمائیں کہ فلاں لوگوں سے غلطی

ہوئی ہے اور پھر امت کو ان خطاکار انسانوں کی بیوی کا حکم دیں البتہ صحابہ کرام نے آپ سے جن روایات کو لقل فرمایا ان کی نقل میں عدم صحت کی مکجاں نہیں ہے اس لئے کہ اس سے کسی کو انکار نہیں کیونکہ تمام صحابہ کرام شفیع تھے ان میں سے جس صحابی سے آپ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا قول نقل کر رہے ہیں اس میں غلطی نہیں ہے نقل کرنے والا انسان راہ ہدایت پر ہے (بشرطیکہ صحابی سے یعنی روایت کرنے والے محمد بنین کے اصولوں کے مطابق شفیع ہوں ان پر جرح نہ کی گئی ہو) اس بات میں ہرگز شک کی مکجاں نہیں ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان سے بھی بات ہی نکلتی تھی کسی باطل یا غلط بات کی ہرگز مکجاں نہیں تو آپ کیسے صحابہ کرام کی اطاعت کا حکم دے سکتے تھے؟ اور صحابہ کرام کی ہربات کو صائب قرار دینے والے حدیث میں ذکور تشبیہ سے استدلال کرتے ہیں کہ صحابہ کرام کو ستاروں کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے لیکن یہ تشبیہ فاسد ہے اور اس میں بظاہر ہرگز کذب ہے ظاہر ہے کہ جو شخص چدی ستارے کے مطلع کی جست کا ارادہ کرے گا لیکن عملًا سرطان کے مطلع کی جانب روانہ ہو گا تو وہ صحیح راہ پر نہیں ہے اور فاش غلطی کا مرکب ہوا ہے اس کے ساتھ ساتھ یہ بات سُختی واضح ہے کہ راستہ معلوم کرنے کے لئے تمام ستاروں سے راہنمائی حاصل نہیں کی جاتی اس لحاظ سے بھی تشبیہ باطل ہے اور حدیث کا جھوٹ ہونا بالکل واضح ہے اور اس کے ساقط الاعتبار ہونے میں ہرگز شک نہیں ہے۔

ابن حزم کے قول کا خلاصہ ابن متن نے "الخلاصة" ۳۲۲ میں نقل کیا ہے اور اس پر سکوت القیار کیا ہے نیز حدیث پر منکرو کرتے ہوئے آخر میں ابن حزم کا قول نہیں کیا ہے کہ حدیث بھوئی "موضوع" باطل اور ہرگز صحیح نہیں ہے۔ لیکن حدیث دیکھ لفاظ کے ساتھ سروی ہے ملاحظہ فرمائیں۔

٤٢ - أَهْلُ بَيْتِكَ النَّجُومُ، يَا أَيُّهُمْ أَقْتَدَيْتُمْ؛ إِهْتَدَيْتُمْ.

میرے الی بیت ستاروں کی مانند ہیں ان میں سے جس کی تم اقتداء کرو گے ہدایت پاؤ گے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، یہ حدیث احمد بن نبیط کذاب کے نحو میں ہے اور میں نے یہ نحو دیکھا ہے یہ نحو ابو یحیم ابیان کی روایت سے ہے اس نے کماکر ہمیں ابو الحسن احمد بن قاسم بن الیان مصری ۳۲۳ھ میں جواں لکی کے ساتھ مشور ہے بصرہ میں نہر "دہیں" کے قریب ماہ مفر ۴۵۷ھ میں اس پر نحو پڑھا جا رہا ہے اس نے اس کا اقرار کیا اس نے کماکر ہمیں احمد بن ابراہیم بن نبیط بن شریط ابو جعفر ابی حیی نے مصر میں ۴۷۲ھ میں روایت کیا اس نے کماکر مجھے میرے والد اسحاق بن ابراہیم بن نبیط نے حدیث بیان کی اس نے کماکر مجھے میرے والد ابراہیم بن نبیط نے اس نے اپنے وارا نبیط بن شریط سے مرفوع ذکر کیا۔

میں کہتا ہوں: اس نے بتی احادیث بیان کی ہیں یہ بھی اسی سے ہے ۳۲۳ اور امام زہی نے اس نحو کے بارہ میں کہا ہے کہ اس میں خطاک اور ہلاکت خیز باتیں ہیں۔ احمد بن اسحاق راوی اس لائق نہیں ہے کہ اس کے ساتھ جمٹ اختیار کرنا جائز ہو اس نے کہ وہ کذاب ہے نیز حافظ ابن حجر متن "السان العوزان" میں اس کا اعتراف کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس سے روایت کرنے والا احمد بن قاسم کی راوی ضعف ہے نیز اس حدیث کو ابن عراق نے "تنزیہ الشریعہ" ۴۲۵ میں اصل کے ماتحت جو امام سیوطی کی "ذیل احادیث الموضوع" ۳۲۶ ہے اسی طرح امام شوکانی کی "الفوائد المجموع فی الاحادیث الموضوعة" ۴۲۷، "الحضر" سے نقل کیا ہے البتہ اس نحو میں نبیط کذاب کا لفظ ہے گویا کہ نحو سے لفظ "ابن" مگر کیا ہے اور وہ احمد بن اسحاق ہے اپنے وارا کی طرف منسوب ہے وگرنہ نبیط تو صحابی ہے۔

### ۴۳ - إِنَّ الْبَرَزَةَ لَيُشَّسْ بِطَعَامٍ وَلَا يُشَرَّابُ.

بلاشبہ اولے نہ تو خواراک ہیں اور نہ ہی مشروب ہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث مکر ہے، اس حدیث کو امام طحاوی نے مشکل الاعمار ۳۲۸ میں اور ابو یعلی نے "مسند" میں اور السقی نے "المیریات" ۳۳۰ میں اور

امن عسکر ۳۲۲ نے علی بن زید بن جدعان کے طریق سے اس نے انس سے بیان کیا کہ بارش کے ساتھ آسمان سے اولے پرسے۔ ابو علاؤ نے ہمیں کہا، مجھے اولے اخما کر دو چنانچہ اس نے اولے کھانے شروع کر دیئے جب کہ وہ رمضان المبارک میں روزے سے تھا۔ میں نے ان سے دریافت کیا، آپ روزہ دار ہو کر اولے کھا رہے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا، یہ برف ہے جو آسمان سے نازل ہوئی ہے ہم اس کو تناول کر کے اپنے پیٹوں کو پاک کر رہے ہیں نہ یہ خوراک ہے نہ مشروب۔ اس کے بعد میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا میں نے آپ کو سارا واقعہ کہ سنایا۔ آپ نے فرمایا، اس حدیث کو اپنے بھائی سے حاصل کرو (اور اس پر عمل کرو) میں کہتا ہوں: اس کی سند بھی ضعیف ہے نیز علی بن زید بن جدعان راوی ضعیف ہے۔ حافظ ابن حجر لے "تقریب" میں اس کو ضعیف کہا ہے اور شعبہ بن حجاج نے کہا ہے کہ ہمیں علی بن زید نے حدیث بیان کی تھیں وہ خلا کر جاتا ہے، موقوف احادیث کو مرفع کر دتا ہے پس اس حدیث کی اصل علت یہ ہے کہ ثقة راویوں نے اس حدیث کو انس سے علاؤ پر موقوف بیان کیا ہے لیکن علی بن زید نے اس کو مرفع بیان کر کے غلطی کی ہے۔ پس اس حدیث کو مرفع کرنا مکر ہے اس حدیث کو احمد ۳۲۲ نے اور امن عسکر ۳۲۳ نے شبہ کے طریق سے اس نے قاتوہ اور حید سے اس نے انس سے انہوں نے بیان کیا کہ ہم پر اولوں کی بارش ہوئی جب کہ ابو علاؤ روزے بے تھے وہ اولے کھانے لگے اس پر اعتراض کیا گیا کہ آپ روزہ دار ہو کر اولے تناول کر رہے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا، ان کا تناول کرنا بہت ہے اس حدیث کی سند ابخاری و مسلم کی شرط پر صحیح ہے نیز ابن حزم نے "الادحکام" ۳۲۴ میں اس کو صحیح کہا ہے اور امام طحاویؒ نے خالد بن قیس کے طریق سے اس کو روایت کیا ہے اس نے قاتوہ سے روایت کیا اور یہ حدیث حماد بن سلمہ کے طریق سے بھی ہے اس نے ثابت سے روایت کیا دنوں نے انس سے اس کی مثل روایت کی اور بزارؓ نے موقوفاً ذکر کیا اس میں زائد الفاظ ہیں کہ میں نے اس حدیث کا سعید بن سیفیؓ سے تذکرہ کیا انہوں نے اس حدیث پر تاپسند یہ گی کا انعام کیا اور بیان کیا کہ اولوں کے استعمال سے بیاس شتم ہو جاتی ہے۔ بزارؓ نے بیان کیا کہ ہمیں ابو علاؤ کے

اس عمل کا ابو علاؤ کے علاوہ دیگر کسی اور کے بارہ میں علم نہیں ہے پس ثابت ہوا کہ یہ حدیث موقوف ہے اس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر نہیں ہے۔ ابن جدعان نے اس کو مرفوع کر کر خطا کی ہے چنانچہ امام طحاوی نے یہ بات دووقت سے کہی ہے۔ نیز اس حدیث کو امام بنی شیعی نے "الجمع" ۳۲۵ میں مرفوع ذکر کیا ہے نیز بیان کیا کہ اس حدیث کو ابو بعلی نے روایت کیا ہے اس کی سند میں علی بن زید راوی حکیم فیہ ہے اور کبھی اس کی توثیق بھی کی گئی ہے اور اس کے دیگر روایۃ صحیح کے روایات ہیں نیز اس حدیث کو امام سیوطی نے "ذیل الاحادیث الموضوع" ۳۲۷ میں دلکھی کی روایت سے اسکی سند کے ساتھ بیان کیا ہے جس میں وہ تمام روایۃ کے بارہ میں کتاب ہے کہ اللہ تعالیٰ ان دونوں کانوں کی ساعت ختم کر دے اگر میں نے یہ حدیث فلام سے نہ سنی ہو جب کہ ابن عراق نے "تنزیه الشریعہ" ۷۳ میں اس کو موضوع کما ہے اور حافظ ابن حجر سے منقول ہے کہ انہوں نے "المطالب العالية" میں اس کی سند کو ضعیف کہا ہے اور کلام کرتے ہوئے آخر میں کہا ہے کہ شاند امام سیوطی کا مقصود یہ ہے کہ حدیث اس زیادتی کے ساتھ تسلیم کے لحاظ سے مرفوع ہے، مطلقاً موضوع نہیں ہے (والله اعلم)

میں کہتا ہوں: یہ موقوف حدیث بھی ایک دلیل ہے جس میں حقدم حدیث باطل قرار دی جا رہی ہے حقدم حدیث سے مراد ورج ذیل حدیث ہے۔

- أَصْحَابِيَّ كَالنَّجُومِ، يَا يَهُمُ اقْتَدِيْتُمْ؛ اِهْتَدِيْتُمْ.

ظاہر ہے کہ اگر حقدم حدیث کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو جو مغضون رمضان المبارک میں روزے کے ساتھ اولے کھاتا ہے اس کا روزہ نہیں ٹوٹے گا اس لئے کہ وہ ابو علاؤ کی اقتداء کر رہا ہے۔ میرے خیال میں یہ اسکی بات ہے کہ آج کے دور میں اس قسم کی بات کوئی مسلمان نہیں کر سکتا۔

۶۲ - نَعَمْ أَوْ نَعَمْتِ الْأُضْعَيْفُ الْجَدَعُ مِنَ الصَّانِ.

بھیڑ کے ایک دانت والا جانور اچھی قربانی ہے۔

تحقیق: یہ حدیث ضعیف ہے، اس نو امام ترمذی ۳۲۸، امام بنیجی ۹۳۳ اور امام

احمد ۳۲۰ میں عثمان بن واقع کے طریق سے لائے ہیں اس نے کدام بن عبد الرحمن سے اس نے ابو کباش سے روایت کیا اس نے بیان کیا کہ میں ایک سالہ بکری کے پیچے کو مدینہ رسول لے گیا لیکن اس کی خرید کی جانب عدم قوجی سے مجھے پریشانی لاحق ہوئی (یعنی کوئی خریدار نہ ملا) چنانچہ میں ابو ہریرہ سے ملا، میں نے ان سے دریافت کیا؟ انہوں نے کہا "میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے آپ نے اس کو اچھی قربانی فرمایا (حدیث حقدوم کو ذکر کیا) وہ بیان کرتا ہے اس پر لوگوں نے (میرے) ایک سالہ بکری کے پیچے سیست دوسرا (حدیث حقدوم کو لوت لیا۔ امام ترمذیؑ کا قول ہے کہ یہ حدیث غریب یعنی ضعیف ہے اس لئے حافظ ابن حجرؓ نے "فتح الباری" ۳۲۳ میں بیان کیا ہے کہ اس کی سند میں ضعف ہے اور ابن حزمؓ نے اس حدیث کی علت بیان کرتے ہوئے "التعلیٰ" ۳۲۲ میں کہا ہے کہ عثمان بن واقع راوی مجهول ہے اور کدام بن عبد الرحمن راوی کے بارہ میں ہمیں کچھ علم نہیں کہ وہ کون ہے؟ اسی لئے ابو کباش سے ذکر کیا ہے۔

ابو کباش وہ شخص ہے جو ایک سال کے بھیڑ کے پیچے کو مدینہ رسول لایا تھا بازار میں اس کا مال فروخت نہیں ہوا تھا۔ اس کی (بیان کردہ) حدیث کے صریح الفاظ لیکیں اور اس میں یہ بھی ہے کہ ابو کباش کو لایا گیا اور آپ کو کیا معلوم کر لیا گیا کہ اس حدیث کی بنا پر ابو کباش کو شتم کر لیا تھا اور یہ راوی مجهول ہے جیسا کہ اس سے روایت کرنے والا کدام راوی مجهول ہے۔ حافظ ابن حجرؓ نے "تقریب" میں اس کی وضاحت کی ہے البتہ عثمان بن واقع راوی مجهول نہیں ہے اس کو ابن سعینؓ اور دیگر ائمہ جرج نے لئے قرار دیا ہے لیکن ابو داؤد نے اس کو ضعیف کہا ہے۔ ہاں! اس حدیث میں ایک اور علت بھی ہے کہ حدیث موقوف ہے چنانچہ امام ترمذیؑ نے حدیث بیان کرنے کے بعد وضاحت کی ہے کہ مجھے یہ حدیث امام ترمذیؑ سے پہنچی ہے۔ انہوں نے نام بخاریؑ کا قول نقل کیا ہے کہ اس حدیث کو عثمان بن واقع کے علاوہ کسی اور نے بھی ابو ہریرہ سے موقوف روایت کیا ہے۔

اس حدیث کا ایک اور طریق ہے اس میں ہے کہ جبکہ علیہ السلام عید الاضحی

کے روز نبی مسیح علیہ وسلم کی خدمت میں آئے اور استفسار کیا کہ قربانیوں کے بارہ میں آپ کیا رائے رکھتے ہیں؟ پھر خود ہی فرمایا، قربانیوں پر تو آسمان میں رہنے والے بھی غفر کرتے ہیں۔ اے حمدہ! آپ سمجھ لیں کہ بھیز کا ایک سال کا پچہ اونٹ اور گائے کے دو دانت والے جانور سے افضل ہے اگر اللہ پاک کے ہاں اس سے بھر کوئی قربانی ہوتی تو ابراہیم علیہ السلام کے فدیہ میں وہ جانور آتا۔

اس حدیث کی سند میں اسحاق بن ابراہیم شنی ہے اس کے ہمارے میں امام یہقیؓ کا قول ہے کہ وہ متفرد ہے اور اس کی حدیث میں ضعف ہے۔

میں کہتا ہوں : اس روایی کے ضعف پر تو اتفاق ہے عقیلؓ نے اس کا ذکر "ضعفاء" میں کیا ہے۔ نیز اس کی حدیث پیش کی ہے اور کہا ہے کہ اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے بعد ازاں اس حدیث کو ذکر کیا ہے اس کے بعد کہا ہے کہ یہ حدیث زیاد بن یمیون سے ہموڑی ہے اور وہ کذب پیانی سے کام لیتا تھا اس نے انس سے حدیث کو روایت کیا اور سب سے زیادہ کمزور تعاقب وہ ہے جو این ترکمانی نے امام یہقیؓ کا تقدم قول ذکر کر کے کیا ہے کہ امام حاکمؓ نے اس حدیث کو اسحاق نذکور کے طریق سے "متدرک" میں پیانی کیا ہے اور سند کو صحیح قرار دیا ہے۔

میں کہتا ہوں : جس شخص کو اس علم کے ہمارے میں معلومات ہیں وہ خوب جانتا ہے کہ امام حاکمؓ ثقہ اور صحیح قرار دینے میں مسائل ہیں کی وجہ ہے کہ ان کی رائے کی طرف توجہ نہیں کی جاتی بالخصوص جب وہ دوسرے ائمہ جرج و تعلیل کی مخالفت کریں اسی بنا پر امام ذہبیؓ نے اپنی تایف "تلخیص" میں اس کو صحیح قرار نہیں دیا ہے بلکہ کہا ہے ۳۲۳ کہ اسحاق روایی چاہی کے کتابے پر ہے اور ہشام روایی بھی قابل اعتماد نہیں ہے۔

ابن عدیؓ کا قول ہے کہ باوجود اس کے ضعف کے اس کی احادیث کو تحریر کیا جائے اور یہ وضاحت ابن ترکمانی ہیسے انسان پر غنی نہیں رہنی چاہئے لیکن ذہبیؓ عصیت اس پر غالب ہے اس لئے کہ اس حدیث سے قربانی میں بھیز کا ایک سال جانور (ذبح کرنا) درست ہے اور خنیہ کا بھی کی مذہب ہے اور ابن ترکمانی بھی خنیہ ہے اور جب اس مسئلہ میں پیش کی جانے والی احادیث ضعیف ہیں، قابل مجتہد نہیں

ہیں تو اب تکلیف نے مناسب سمجھا کہ بعض احادیث کو امام حاکم کی صحیح پر اختلاف کرتے ہوئے قوی قرار دے لیکن اگر امام حاکم کا کسی حدیث کو صحیح کہنا اس کی ذہبی صحتیت اور خواہش کے خلاف ہے تو بڑی عجلت کے ساتھ اس کا رد کرنا شروع کرے گا اور ہم نے ہو امام حاکم کا تسلیل پیش کیا ہے اس کے ذریعہ اس حدیث کا انکار کر دے گا۔ اس قسم کے جیتوں عالم میں یہ بہت بڑا عیب ہے۔ ہمارے علم میں اس کی مثالیں کثرت کے ساتھ موجود ہیں لیکن ان کا ذکر کرنے میں ہم کچھ زیادہ فائدہ محسوس نہیں کرتے ہیں نیز وہ احادیث جن کی طرف اشارہ کیا گیا ہے ملاحظہ فرمائیں۔

#### ۴۵۔ يَجُوزُ الْجُذُعُ مِنَ الصَّانِ أَضْعَيْهُ.

بھیز کا ایک سالہ پچھے قربانی کے لئے جائز ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے اس حدیث کو ابن حاجہ ۳۲۳، امام بن حنفی ۳۲۳ اور امام احمد نے عرب بن الجیجی کے طرق سے جو اسلامی لوگوں کا غلام ہے اس نے اپنی والدہ سے اس نے ام بلال بنت هلال سے اس نے اپنے والد سے مرفع بیان کیا کہ یہ سند ام محمد بن الجیجی کی وجہ سے ضعیف ہے اس لئے کہ وہ مجھول ہے۔ ابن حزم ۳۲۵ نے ذکر کیا کہ ام بلال مجھول ہے اور ہمیں معلوم نہیں کہ اس کا شمار صحابیات سے ہے یا نہیں۔

شدیدی نے دیسری کا قول نقل کیا ہے کہ ابن حزم کی پہلی بات تو درست ہے لیکن دوسری بات غلط ہے اس لئے کہ ابن منده، ابو قیم اور ابن عبد البر نے ام بلال کو صحابیات میں ذکر کیا ہے نیز "میران" میں امام ذہبی کا قول ہے کہ ام بلال معروف نہیں ہے اور عجلی نے اس کو ثابت کا ہے۔

میں کہتا ہوں: ابن حزم کا تبرہ درست ہے اس لئے کہ اس حدیث کے علاوہ کسی دوسری حدیث کی سند میں اس کا ذکر نہیں ہے اور اس میں بھی اس کے صحابیہ ہونے کی وضاحت نہیں ہے۔ میں اس تک سند پہنچانے میں جالت ہے جیسا کہ آپ سطح کرچکے ہیں تو اس کے صحابیہ ہونے کا ثبوت کیسے ہے؟ ہاں! یہ بات بحیرہ و غریب ہے کہ امام ذہبی ۳۲۶ میں "نصب الرایہ" میں اس حدیث پر خاموشی اختیار

کی ہے حالانکہ حدیث کا ضعیف ہونا ثابت ہے۔

اس مسئلہ میں متعدد احادیث ہیں جن کو ابن حزم نے "المحلى" ۳۲۷ء میں ذکر کیا ہے اور سب کو ضعیف کہا ہے اس کا ان کو ضعیف قرار دننا درست ہے البتہ بن عامر سے مروی حدیث کو ضعیف کہنا درست نہیں جس کو امام نسائی ۳۲۸ء اور امام نیہقی ۳۲۹ء نے بکیر بن اشیع کے طریق سے روایت کیا ہے۔ اس نے معاز بن عبداللہ بن خبیب سے اس نے عقبہ بن عامر سے اس نے کہا کہ ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سمعیت میں بھیڑ کے ایک سالہ پچھے کی قریانی کی۔ اس حدیث کی سند جیدہ ہے راوی ثقہ ہیں لیکن ابن حزم نے اس حدیث کو معلوم قرار دیتے ہوئے کہا ہے کہ ابن خبیب مجہول راوی ہے اور معاذ راوی کو ابن حسین، ابو داؤد اور ابن حبان نے ثقہ کہا ہے اور امام دارقطنی کا قول ہے کہ وہ قوی نہیں ہے اسی لئے حافظ ابن حجر نے "فتح الباری" میں اس حدیث کی نسبت امام نسائی کی طرف کرتے ہوئے اس کی سند کو قوی قرار دیا ہے لیکن امام احمد ۵۵۳ء نے اس حدیث کو اسامہ بن زید کے طریق سے اس نے معاذ نے ان الفاظ کے ساتھ کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھیڑ کے ایک سالہ پچھے کی قریانی کے بارے میں دریافت کیا؟ آپ نے اس کی قریانی کی اجازت دیتے ہوئے فرمایا کہ کچھ حرج نہیں ہے۔ اس حدیث کی سند حسن ہے اور یہ اول حدیث کے خلاف ہے کہ وہ مطلق حقیقتی اور یہ بھیڑ کے ایک سالہ پچھے کے لئے خاص ہے اور مطلق حدیث کے لحاظ سے بکیری کا ایک سالہ پچھے بھی مراد لیا جا سکتا ہے لیکن یہ خصوصیت عقبہ کے لئے ہے ایک دوسری حدیث میں عقبہ نے بیان کیا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ کے درمیان قریانی کے جانور تقسیم فرمائے عقبہ کے حصہ میں بھیڑ کا ایک سالہ پچھے ہی آیا اس نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول! میرے حصہ میں تو بھیڑ کا ایک سالہ پچھے ہی آیا ہے (اور ایک روایت میں ہے کہ بکیری کا ایک سالہ پچھے ہے) آپ نے فرمایا، تو اس کی قریانی کر دے اس حدیث کو امام بخاری ۳۵۲ء اور امام نیہقی ۳۵۲ء نے روایت کیا ہے۔ "سنن نیہقی" میں یہ الفاظ زیادہ ہیں کہ آپ نے عقبہ سے عقبہ سے کہا کہ اس کے بعد بھیڑ کے ایک سالہ پچھے کی قریانی کرنے کی کسی کو اجازت نہیں ہے۔

اور یہ بھی ممکن ہے کہ مطلق کو صرف بھیڑ کے ایک سالہ پچے کی قربانی پر  
محول کیا جائے اس کی دلیل امامۃؐ کی حدیث ہے اسی بنیاد پر اختال ہے کہ یہ بھی اسی  
کی خصوصیت ہو یا غدر کی وجہ سے اجازت حاصل ہوئی ہو کہ دو دانت والے جانور  
دستیاب نہ تھے اور ان کے دام بھی زیادہ تھے یہ توجیہ اقرب الی القواب ہے۔ اس کی  
دلیل عاصم بن کلیب سے مروی حدیث ہے اس نے اپنے والد سے بیان کیا اس نے  
ذکر کیا کہ لڑائیوں میں ہم پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرامؐ کو امیر بنیالیا جاتا تھا  
چنانچہ ہم ملک فارس میں تھے قربانی کے دن دو دانت والے جانور تھے تو  
ہم نے ایک سالہ دو اور تین بچوں کے بدالے میں دو دانت والے جانور لئے تھے (اس  
پر) منہج قبلہ کے ایک شخص نے ذکر کیا کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی  
معیت میں تھے اتفاق سے قربانی کا دن آگیا تو ہم بھیڑ کے ایک سالہ دو بچوں یا تین کے  
عوض دو دانت والا جانور لیتے تھے اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا،  
ایک سالہ پچھے بھی قربانی کے لئے درست ہے جیسا کہ دو دانت والا درست ہے اس  
حدیث کو امام نسائیؓ "۳۵۲" اور امام حاکمؓ اور امام احمدؓ "۳۵۳" نے روایت کیا ہے۔ امام  
حاکمؓ نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا۔ امام حاکمؓ کا صحیح قرار دنیا درست ہے این حزمؓ  
"۳۵۵" نے اس حدیث کو غایت درجہ صحیح قرار دیا ہے۔ نیز اس حدیث کو امام ابو داؤدؓ  
"۳۵۶" اور امام نسائیؓ "۳۵۷" اور امام تیقیؓ "۳۵۸" نے اختصار کے ساتھ ذکر کیا ہے۔  
ان کی روایت میں صحابی کا نام مجاشع بن مسعود سلمی ہے اور وہ امام حاکمؓ کی روایت  
میں ہے۔

اس حدیث کے ظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ بھیڑ کا ایک سالہ پچھے قربانی کے  
لئے اس وقت درست ہے جب دو دانت والے جانور گراں قیمت کے ہوں اور ان کا  
دستیاب ہونا مشکل ہو اس کی تائید ابوالتریبر کی حدیث سے ہو رہی ہے جو چابرؓ سے  
مرفوع مروی ہے کہ تم قربانی کے لئے وہ جانور فزع کر جو دو دانت والا ہو اگر دو دانت  
والے جانور کا دستیاب ہونا مشکل ہو تو بھیڑ کا ایک سالہ جانور فزع کر سکتے ہو اس  
حدیث کو امام سلمؓ "۳۵۹" اور امام ابو داؤدؓ "۴۰۴" نے ذکر کیا ہے۔ حافظ ابن حجرؓ نے  
"فتح الباری" میں اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ اس مسئلہ میں باب کے تحت ذکر کردہ احادیث صحیح نہیں ہیں اسی طرح ان کی ہم سعی احادیث بھی صحیح نہیں ہیں لیکن جابرؓ اور عاصمؓ بن سلیب کی احادیث ان کے خلاف ہیں پس ان پر عمل کرنا ضروری ہے اور باب کے ضمن میں ذکر کردہ احادیث کی وجہ سے جابرؓ اور عاصمؓ کی احادیث کی تاویل کرنا صحیح نہیں اس لئے کہ یہ احادیث صحیح ہیں اور ان کی مخالف ضعیف ہیں۔

**وضاحت:** الی لغت اور جمصور الی علم کے نزدیک امام شوکانؑ اور دیگر محدثین کی وضاحت کی روشنی میں "ست" اونٹ، گائے، بکری اور دیگر جانوروں میں سے دو دانت والے کو کہتے ہیں۔ خیال رہے کہ بکری، گائے اور دیگر جانور تب دو دانت والے ہوتے ہیں جب وہ تیرے سال میں داخل ہو جائیں اور اونٹ جب چھٹے سال میں داخل ہو جائے اور زیادہ مشور یہی ہے کہ بھیڑ کا جذع جو پورے ایک سال کا ہو "ست" میں داخل ہے۔

**ایک غلط فہمی کا ازالہ:** تقریباً پانچ سال گزر چکے ہیں جب میں نے اس مسئلہ کی تحقیق کی اور مطالعہ کی روشنی میں جو فصلہ کیا آپ نے اس کو ملاحظہ فرمالیا ہے۔ میری تحقیق کا محور اور میرے اعتماد کی بنیاد "مسلم" کی روایت تھی (جو جابرؓ سے مردی ہے) اور جابرؓ سے ابوالترییر روایت کرتے ہیں جب کہ حافظ ابن حجرؓ نے بھی اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے پھر مجھے اپنے وہم کا احساس ہوا کہ جس حدیث کو میں نے حافظ ابن حجرؓ کے صحیح کرنے پر اور اس لئے کہ امام مسلمؓ نے اس کو صحیح میں داخل کیا ہے صحیح تحریر کر دیا ہے حالانکہ جابرؓ کی حدیث تو اس لائق ہے کہ اس کو احادیث ضعیف کے مجموع میں شامل کیا جائے اور یہ ہرگز مناسب نہیں کہ اس کی وجہ سے صحیح احادیث کی تاویل کی جائے اس کا سبب یہ ہے کہ جابرؓ سے روایت کرنے والا راوی ابوالترییر مدرس ہے اور اس نے لفظ "عن" کے ساتھ روایت کیا ہے جب کہ اصول حدیث کی کتابوں میں یہ بات مسلم ہے کہ مدرس راوی کی حدیث استدلال کے لائق نہیں ہوتی جب کہ مدرس راوی صراحتاً "حدثنا" وغیرہ کے الفاظ نہ لائے اور ابوالترییر نے اس حدیث میں لفظ "عن" کے ساتھ روایت کیا ہے تصریح موجود نہیں ہے اسی وجہ سے محققین اہل

علم نے ان احادیث پر تغییر کی ہے جن کو ابوالتریب اس سند کے ساتھ روایت کرتا ہے  
خو "مسلم" میں ہے البتہ ابوالتریب سے اگر یہ بن سعد روایت کرتا ہے تو وہ تغییر کے  
لائق نہیں اس لئے کہ یہ بن سعد نے ابوالتریب سے وہی احادیث روایت کی ہیں  
جن میں صراحتاً "حدیثاً" کے ساتھ روایت ہے۔ امام ذہبیٰ نے ابوالتریب کے حالات  
بیان کرتے ہوئے ذکر کیا ہے کہ ابوالتریب کا نام محمد بن مسلم بن قدرس ہے اس سے پہلے  
بعض ان ائمہ کا ذکر ہے جنہوں نے ان کے مطاعن بیان کئے ہیں لیکن ایسے مطاعن  
نہیں ہیں جن سے ان کی عدالت مجموع ہوتی ہو۔

اور حافظ ابن حزمؓ ابوالتریب کی مروی ان احادیث کا انکار کرتے ہیں جن میں وہ  
"عن جابر" کہتا ہے یعنی لفظ "عن" استعمال کرتا ہے اس لئے کہ ابوالتریب راوی  
محمد بن عائش کے ہاں مجلس ہے جب وہ سمعت یا آخِرَت کا صیغہ استعمال کرے تو اس کی  
حدیث صحیح ہے لیکن ابن حزمؓ اس کی ان روایات کو بھی صحیح سمجھتے ہیں جن میں لفظ  
"عن" ہے جب کہ ابوالتریب سے خاص طور پر یہ بن سعد بیان کرے اس کا سبب یہ  
ہے کہ سعید بن حمیم نے یہ بن سمعت سے حدیث بیان کرتے ہوئے "حدیث الایش" کا صیغہ  
استعمال کیا اور یہ بن سمعت نے کماکہ میں ابوالتریب کی خدمت میں حاضر ہوا اس نے مجھے دو  
کتابیں عطا ہت کیں میں ان کو اپنے ساتھ لے گیا پھر میرے دل میں خیال آیا کاش!  
میں اس کی خدمت میں دوبارہ حاضری دوں اور اس سے استفسار کروں کہ کیا اس نے  
ان کو جابر سے سنा ہے؟ چنانچہ میں نے اس سے دریافت کیا۔ اس نے جواب دیتے  
ہوئے کہا، ان میں سے بعض الیکی احادیث ہیں جن کو میں نے اس سے سنा ہے اور  
بعض وہ ہیں جو میں نے اس پر پڑھیں۔ یہ کہتے ہیں کہ میں نے ابوالتریب سے کہا،  
آپ ان احادیث پر نشان لگائیں جن کو آپ نے جابر سے سنा ہے تو اس نے ان  
احادیث پر نشان لگایا جو میرے پاس ہیں۔

نیز میں نے بیان کیا کہ "مجموع مسلم" میں بہت سی الیکی احادیث ہیں جن میں  
ابوالتریب راوی نے جابر سے حدیث بیان کرتے وقت اس سے سننے کا ذکر نہیں کیا اور  
نہ ہی وہ احادیث ابوالتریب سے یہ کے طریق سے ہیں ان احادیث کے بارے میں  
قب کو اطمینان حاصل نہیں ہے۔

جس ایڈریٹ این جنگر نے "التحفہ" میں ابوالزیر کے حالات کے ممکن این میں کو "صیوق" کہا ہے اس کے ساتھ ساتھ اس کو "تلیس" بھی کہا ہے اور مطبقات "المدلسین" اس میں اس کو تیرستہ لہقہ میں واپس کیا ہے لور کہا ہے کہ یہ رلوی تدليس کرنے میں شرک یافتہ ہے اور تمام حاکم نے "علوم الدین" میں وہم کیا ہے جس کے ابوالزیر کی سند کے بازے میں کہا ہے کہ اس حدیث کی مدد میں دوڑا آئی ہے میں ہوتے تلیس کے ساتھ مشورہ نہیں ہیں جب کہ تمام نسائی ایور دیگر محمد میں ملے اس کو تلیس کے ساتھ موصوف کیا ہے۔

حافظ ابن حجر نے کتاب کے مقدمہ میں تلیس کے براعت کی شرح بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ تیرستہ دہ ہے ہو کثرت کے ساتھ تلیس کرتا ہے چانچہ اس کے صرف ان احادیث کو قابل جماعت کہا ہے جن میں انہوں نے ملائی صراحت کی ہے جب کہ بعض ائمہ نے ان سے مردی بالا حدیث کو مطلق طور پر روک رکھا ہے اور بعض ائمہ ایسے بھی ہیں جنہوں نے ان کی احادیث کو قبول کر لیا ہے جیسا کہ ابوالزیر کی ہیں۔

میں کہتا ہوں : پہلا ذہب صحیح ہے لیکن ان مدلسین کی روایات قبول ہوں گی جن میں حدیث سننے کی صراحت موجود ہے جمیز محمد میں کا انیں ذہب ہے لیکن حافظ ابن حزم کا مسلک ان کے خلاف ہے وہ مدلسین کی روایات کو مطلق طور پر روک کر رکھا ہے کے قائل ہیں اگرچہ وہ صراحتاً لفظ "حدیث" کے ساتھ روایت کیوں لا بیان کریں جیسا کہ انہوں نے "الاحکام فی اصول الاحکام" کے شروع میں میراثی والنس کے مطابق اس کا ذکر کیا ہے سردست کتاب میرے پاس نہیں ہے اور میں اس کے محتوا ہوں کہ حافظ ابن حزم نے خاص طور پر ابوالزیر راوی کے بازے میں مقنعاً راجح اخیار کیا ہے میں نے امام ذہبی کا جو کلام ابھی نقل کیا ہے اس سے آپ نے معلوم کر لیا ہو گا کہ ابن حزم ابوالزیر کی حدیث کو اس وقت قابل جماعت کہتے ہیں جب وہ "الکشف" کے میغہ کے ساتھ بیان کرے اور اس حدیث میں یہ صیغہ صراحت کے ساتھ نہ کورے "الحقی" میں اپنے مخالفین کا روز کرتے ہوئے حافظ ابن حزم فرماتے ہیں کہ یہ حدیث ان لوگوں کے خلاف جماعت ہے جو میرے نظریہ کے خلاف نظریہ رکھتے ہیں اس لئے کہ

وہ بھیڑ کے ایک سالہ جانور کی قربانی کے خواست کے قائل ہیں لکھتے والا دستیاب ہو لے لای لوگ حدیث کی مخالفت کر رہے ہیں جب کہ حدیث کو صحیح بھی کہتے ہیں لیکن تم اس حدیث کو صحیح نہیں کہتے اس لئے کہ ابو التیر راوی حدیث ہے جب تک وہ حدیث میں یہ نہ کہے کہ اس نے جابرؓ سے سا ہے (اس نے خدا اس کا اقرار کیا ہے) ہمیں اس کی روایات ایش راوی کے طریق سے حاصل ہوئی ہیں۔

خلاصہ یہ ہے کہ ہر حدیث جس کو ابو التیر جابرؓ سے یا کسی اوس سے ایضاً "عن" وغیرہ کے ساتھ روایت کرے اور ابو التیر سے روایت کرنے والا ایش راوی تھے ہو تو اس میں استدلال سے توقف اختیار کیا جائے جب تک کہ اس کا اس سے سلسلہ ثابت نہ ہو یا ہمیں اس کا کوئی شاہد نہ مل جائے جس سے اس کی تقویت ہوتی ہو۔

یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کا علم ہر ایسے شخص کو ہونا ضروری ہے جو حقائق سے محبت رکھتا ہے جہاں تک عوام انسان کا مسئلہ ہے وہ عموماً حقائق سے بے خبر ہوتے ہیں میں ان ایسی مثالوں سے ہوں لکھن جابرؓ اللہ کا خاص فضل ہوا کہ مجھے حقیقت سے آگاہی حاصل ہوئی پس اللہ تعالیٰ کی تعریف کرتا ہوں اور اس کا ٹھہریہ کرو کر تماہوں دراصل میرے لئے ضروری تھا کہ قارئین کو اصل حقیقت سے آگاہ کیا جائے پذیر ہے میں لئے اپنا افرہن ادا کرو یا ہے (والله الموفق لا رب سواه)

جب اس حقیقت سے اب کو آگاہی حاصل ہو گئی ہے تو غور فرمائیں کہ میں نے جابرؓ کی اس مذکورہ حدیث سے قبل وہ احادیث ذکر کی ہیں جو بھیڑ کے ایک سالہ بچے کی قربانی کو ثابت کر رہی ہیں ایک حدیث عقبہ بن عامر سے مروی ہے جب کہ دوسری حدیث عبا شعب بن مسعود سلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے اور اس میں مذکور ہے کہ بھیڑ کا ایک سالہ بچہ قربانی میں کفارت کرتا ہے جیسا کہ دو دانت والا کافی ہو جاتا ہے اور میں ان دونوں احادیث کی ان سکے خلاہ کے خلاف تکمیل کرتا رہتا کہ ان یوں لوگوں لحدیث اور جابرؓ کی حدیث کے درمیان ہوتا ہوتا ہے دوسرے ہو جائے اور یہ اکثر وہ استدلال کے لائق نہیں ہے اور تاویل کے ساتھ بھی ان کی صحت ثابت نہیں ہوتی تو میں نے جابرؓ کی حدیث سے دو گروافی کی اور ان دونوں احادیث کو بینے سانے رکھا جو خاص طور پر بھیڑ

کے ایک سالہ بچے کی قربانی کے جائز ہونے پر ظاہراً دلالت کر رہی تھیں اور مجاشع سے مروی حدیث اگرچہ عمومیت کے لحاظ سے بکری کے ایک سالہ بچے کو بھی شامل ہے لیکن ایک بکری دلیل موجود ہے جو اس کی نفع کرتی ہے اور وہ براء راوی سے مروی حدیث ہے براء بیان کرتے ہیں کہ میرے ماموں ابو بردۃ نے عید کی نماز سے قبل قربانی نزع کر دی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، یہ (قربانی نہیں) گوشت کھانے کے لئے بکری ذبح کی گئی ہے۔ ابو بردۃ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا اور مخاطب ہوا اے اللہ کے رسول! میرے پاس بکری کا ایک سالہ بچہ ہے؟ آپ نے فرمایا، اس کی قربانی کر دے لیکن تیرے علاوہ کسی شخص سے کفایت نہیں کرے گی۔ ایک روایت میں ہے کہ اسے ذبح کر دے لیکن تیرے بعد کسی شخص سے اس طرح کی قربانی کافی نہیں ہے (سلم) ۳۶۳ اور بخاری میں بھی سلم کی طرح ہے۔

پس تمام روایات کے مجموع سے یہ بات واضح ہو رہی ہے کہ لفظ "جذع" (بھیڑ کا ایک سالہ بچہ) سے مقصود بکری کا ایک سالہ بچہ ہے پس براء راوی کی حدیث میں "جذعۃ مِنَ الْعِزَّ" (بکری کا ایک سالہ بچہ) کے الفاظ بخاری کی حقیقت راوی سے مروی حدیث کی مانند ہے البتہ حافظ ابن حزم کا "جذع" کے لفظ سے عمومی معنی مراد یعنی کار ان کے نزدیک "جذعۃ مِنَ النَّقَادِ" (بھیڑ کا ایک سالہ بچہ) کو بھی شامل ہے یہ اس کی ظاہریت ہے اور الفاظ کا خود کو پابند نہیں ہے اور تمام روایات جس پر دال ہیں اس سے صرف نظر کرنا ہے اور روایات کا سیاق و سبق مقید کر رہا ہے چنانچہ ابن دینق العید اور اس طرح کے دیگر محققین نے اس کی صراحت کی ہے پس جابرؓ کی حدیث کا یہی جواب درست ہے البتہ "تخيص" ۳۶۳ میں حافظ ابن حجرؓ کا قول ہے جس میں حافظ ابن حجرؓ متنبہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حدیث کا ظاہر اس بات کا متعاضی ہے کہ بھیڑ کا ایک سالہ بچہ قربانی کے لئے درست نہیں البتہ اس وقت درست ہے جب دو دانت والا جانور دستیاب نہ ہو جب کہ اجماع اس کے خلاف ہے تو اس کی تاویل ضروری ہے کہ اس سے مراد افضل ہے یعنی دو دانت والے جانور کی قربانی رکھا مستحب ہے۔

میں کہتا ہوں: حدیث کو اس معنی پر محول کرنا بعید ارجح ہے اگر اس کو تسلیم بھی کر لیا جائے تب بھی یہ تاویل ہے اور تاویل تب ہوتی ہے جب پہلے حدیث کی

صحت کو ثابت کیا جائے اور آپ ملاحظہ فرمائیں کہ حدیث صحیح نہیں ہے تو اس کی تاویل کا کوئی مقصد نہیں ہے بعض خبلی مسلم کے علماء نے اس کی ایک دوسری تاویل کی ہے شاید یہ تاویل حافظ ابن حجر کی تاویل سے بہتر ہے انہوں نے "مسنون" کی تعریف کرتے ہوئے اسے مقید کر دیا ہے کہ اس سے حزادگیری کا دو دانت والا ہے ہم سے لیکن یہ معنی "مسند ابویعلی" ۳۶۶ کی اس روایت کو روکرتا ہے جس میں ذکر ہے کہ جب بھیڑ کا دو دانت والا دستیاب نہ ہو تو بھیڑ کا ایک سالہ جانور کنایت کر جاتا ہے اگرچہ اس روایت کی سند ضعیف ہے (جیسا کہ میں نے اس کے مخفف کا "ارواه الفطیل فی تخریج احادیث متأثر السبیل" ۷۶۷ میں ذکر کیا ہے) تاہم اس کے اور فقط سے یہی معنی سمجھ میں آتا ہے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حافظ ابن حجر اور دیگر محدثین کو اس قسم کی بھیڑ تاویل کے ارتکاب پر اس اعتقاد نے ابھارا ہے کہ اجماع حدیث کے ظاہر کے خلاف ہے اور حافظؒ نے تاویل کی ہے۔ آپ ملاحظہ فرمائیں کہ اس میں اور لفظ مناسب یہ ہے کہ معلوم کیا جائے کہ بعض علماء اکثر وہ ایسے احکام کے بارے میں جن میں اختلاف مشور ہے اجماع کا دعویٰ کرنے میں نظری کر جاتے ہیں اور بعد میں معدودت بھی نہیں کرتے کہ ہمیں اختلاف کا علم نہیں تھا لہذا اجماع کے دعویٰ ہے۔ خاص طور پر (اس جیسے مسئلہ میں کہ اہل علم حضرات بھی استقلاع نہیں رکھتے) اس میں اختلاف کی نظری کریں (بہوت سیا کریں جیسا کہ امام احمد بن خبل نے ہماری راہنمائی کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ جو شخص اجماع کا دعویٰ کرتا ہے وہ کاذب ہے دعویٰ کرنے والے کو علم نہیں کہ شاید اس مسئلہ میں اختلاف ہو۔ اس قول کو عبد اللہ بن احمد نے "مسائل الامام احمد" میں ذکر کیا ہے اس مسئلہ میں خیال اجماع کا بطلان اس حدیث سے ہو رہا ہے جس کو امام مالک "رسولطا" ۳۶۸ میں تافع سے لائے ہیں۔ انہوں نے بیان کیا کہ عبد اللہ بن عمر قربانیوں کے ان جانوروں کی قربانی کرنے سے گریز کرتے جو دو دانت والے نہیں ہوتے تھے نیز عبد الرزاق نے امام مالکؓ سے انہوں نے تافع سے انہوں نے ابن عمرؓ سے بیان کیا انہوں نے کہا کہ قربانی کا وہ جانور کنایت گرتا ہے جو دو دانت والا یا اس سے زائد عمر کا ہو اس کا ذکر حافظ ابن حزمؓ کے کتاب نے کیا ہے اور اسی معلوم کے دیگر آثار ذکر کئے ہیں جو شخص زیادہ معلومات

حامل کرنے کا بدلہ ہے جو "تعالیٰ" کا ملازم کرے۔ اور اسکے بعد ہے اس کا ملزم۔ آخر امین ام از شد اور اس میں ذکر کردہ تحقیق کا خلاصہ یا ان کو نہ کی ضرورت  
گھومنے کو رہی ہے یہی حلال یادی کی صحت پر بھر کے لئے سالم ہے کہ قرآن بتر جزا  
لور یا ان سے سلسلے ذکر کردہ حدیث اور چند کے لحاظ سے ضعف ہے لیکن متن کے  
لحاظ سے صحیح ہے اس کی شاید تغیر اور عجاش کی حدیث ہے اور مجھ پر طبق معلوم ہے جو اس  
بڑو بھیجے یعنی میں جلوس ہوا ہے تو میں ان دونوں احادیث کو "سلسلہ الاعداد الشفاعة  
والموصومة" میں ذکر کرتا اور ان کے بدل چاہر کی صحت ذکر کرتا لیکن اللہ کے فضیل  
پلے ہو جکے ہیں اور اللہ کے اس کی حقوق میں مختلف احوال ہیں۔

۴۷- حق عرف نفس؟ فَقَدْ عَرَفَ عَرْسَهُ۔

حق عرف نفس کا کہا اصل، عین ہے، حافظ جوادی نے "المقادير" محدث  
جسکی حضرت فرمائی ذات کو پہچان لیا اس نے اپنے پروردگار کو پہچان لیا۔  
تحقیق میں اس فرض کا کہا اصل، عین ہے، حافظ جوادی نے "المقادير" محدث  
میں ذکر کیا ہے کہ ابوالسطر بن الحنفی نے کہا "اس حدیث کا مرفاع اونا مزوف  
نسکر یعنی البشیجی این معاوی رازی سے اس کا قول متقول ہے تجز امام نوی" نے کہا ہے  
کہ ای حدیث راست نہیں اس طبے اور اعلام مسٹوٹی نے "ذیل الموضوعات" اکاہ میں امام  
نوی" کا قول ذکر کیا ہے اور اس کی تصدیق کی ہے میرزاں نے "القول للأشبه" اکاہ میں  
میں "الحاوی للتفوی" نے اس کا نہیں کہا ہے اور حافظ عاصی نے "ذیل الموضوعات" اکاہ میں اس  
شیخ قزوینی نے "الموضوعات" میں اس میں این تھی" نے نقل کر کے ہوتے ان کا قول  
ذکر کیا ہے کوئی تحریک مذکور نہیں۔ علامہ فیروز آبادی مخالف "القاموس" نے "الزاد  
علی" لمعترضین علی الشیخ ابن حنفی "اللهم عین راسخ کیا ہے کہ سی احمد احادیث مجموعہ  
سے نہیں ہے بظہر اس کثیر لوگ اس جمل کو بھی علی اللہ علیہ وسلم کی صحت کرداست  
یہی سیوریت اٹھیں یعنی البشیر اسکی تدویات میں نہ کو رہے تاکہ انسان ملپتے نہیں  
کو پہچان لیں اپنی طبیعت و بل کو پہچان لے گا اس لیے ۲۳ نوادرت نہیں ہے ۲۴ نوادرت  
۲۵ نوادرت کیا ہوں اسی حدیث پر یا حکم اپنے اہل علم نے لگایا ہے جو فتنہ سوچا  
ہے فتنہ میں امور اک رکھتے ہیں ایں ہر بغض مخالفین الفتن احتفظ نے اس حدیث

کی شرح میں ایک رسالہ ترتیب دا ہے وہ رسالہ "حُلَبٌ" کے مکتبہ اوپنگ اسلامیہ میں محفوظ ہے اس طرح بعض فقیاء خنزیر نے اس حدیث کی شرح میں کہ اللہ نے فرمایا "میں پوشیدہ خزانہ تھا" (الحدیث) ایک خاص رسالہ ترتیب دا ہے جو مکتبہ مذکورہ میں موجود ہے ۵۳۔ حالانکہ اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے اس حدیث کی تشرع اس کے ائمۃ مقام میں ہو گی اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان فقیاء نے سنت کی خدمت اور اس کو الائچوں سے پاک صاف کرنے والے محدثین کی سماں سے ہرگز اختلاف کرنا لیکن یہاں اور ان کا یہ طرز بھلی خاتیتِ المفہوم ناک ہے یہی وجہ ہے کہ فقیہوں کی کتابوں میں کثرت کے ساتھ ضعیف اور موضوع احادیث پائی جاتی ہیں۔

**۶۷- مَنْ قَرَأَ فِي الْفَجْرِ بِ «الْأَمْ نَشَرْ» ، وَ قِ «الْأَمْ تَرْكِيفٍ» ؛ لَمْ يَرْمَدْ.**

جس شخص نے مجرکی نماز میں "الْأَمْ نَشَرْ" اور "الْأَمْ تَرْكِيفٍ"  
(سورتیں) حلاوت کیں تو تمہل کی آنکھوں میں درد نشین ہو گا۔

تحقیقِ فتنات ان حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے کہ امام حنفی ۱۷۰ میں نے کہا ہے کہ اس کا کچھ اصل نہیں خواہ مجرکی نماز سے مقصود فجر کی نشیں ہوں یا فرض نماز ہو اس لئے کہ مجرکی نشیں اور فرضیں میں جو قرائت مسنون ہے اس حدیث میں اس کی مخالفت پائی جاتی ہے مقصود یہ ہے کہ مجرکی سنوں میں قُلْ هَا لَهُمَا الْكَافِرُوْنَ اور قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ کی قرائت مسنون ہے اور مجرکی فرض نماز میں سائچہ آمادت ہے اس سے زائد قرائت مسنون ہے تفصیل کے لئے ہمہ کتاب "مسنون ملولة" ابتدی ملی اللہ علیہ وسلم کا مصالعہ کریں۔

**۶۸- إِنَّ رَجَاهَ الْمُسْرَّةِ «إِلَّا أَنْزَلْنَاهُمْ عَلَقَبَ الْوَحْشَوْنَ»**  
دعا یا نیت نہ کرنا اور مسروہ کے بعد ایسا اذکارنا... سورتیں کی قرائت کی جائیے  
تحقیق فی اسی حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے جیسا کہ امام حنفی نے کہا ہے نیز امام

سقاوی نے کہا ہے کہ مجھے امام ابوالثیث حنفی کے مقدمہ میں، اس کے دیکھنے کا اتفاق ہوا بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ اس سوت کی تلاوت کو وضو کے بعد مسنون قرار دینے سے اصل نت فوت ہوتی ہے۔

میں کہتا ہوں: وضو کے بعد مسنون دعا یہ ہے:

«أَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَ أَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُسْطَهْرِينَ» اس کا ذکر مسلم اور ترمذی میں ہے یا یہ الفاظ کہے۔

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ أَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ» اسے امام حاکم نے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

#### ۴۹۔ مَسْعُ الرَّقَبَةِ أَمَانٌ مِّنَ الْغُلَّ.

(وضویں) گروہ کا مسح کرنا (قیامت کے دن) طوق سے خفاقت کا ذریعہ ہے۔

تحقیق: یہ حدیث موضوع ہے، امام نووی نے "المجموع شرح المذہب" ۳۷۸ میں اس حدیث کو موضوع قرار دیا ہے نیز دخالت کی ہے کہ یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا کلام نہیں ہے چنانچہ امام سیوطی نے اس کو "ذیل الاحادیث الموضوو" ۳۷۹ میں امام نووی سے نقل کیا اور اس کی تصدیق کی ہے حافظ ابن حجرؓ نے "تحییف العبر" ۳۸۰ میں مختصرًا ذکر کیا ہے کہ اس حدیث کو ابو محمد جوینی نے ذکر کیا ہے اور واضح کیا ہے کہ آئندہ حدیث نے اس کی سند کو تاپسندیدہ نظر سے دیکھا ہے۔ امام غزالی نے اس حدیث کو "ویسٹ" میں ذکر کیا ہے ابن ملائح نے تعاقب کیا اور واضح کیا کہ یہ حدیث نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے معروف نہیں ہے البتہ بعض علماء کا قول ہے۔ حافظ ابن حجرؓ نے بیان کیا ہے کہ احتقال ہے کہ اس سے اس معنی کا

ارادہ کیا گیا ہو جس کا ابو عبید "نے "كتاب التهور" میں عبد الرحمن بن مددی سے اس نے مسعودی سے اس نے قاسم بن عبد الرحمن سے اس نے موئی بن ملے سے اس نے کہا کہ جو شخص سر کے ساتھ ساتھ گردن کا مسح کرے گا وہ قیامت کے دن طوق سے محفوظ رہے گا۔

میں کہتا ہوں : بیان یہ بات کی جاسکتی ہے کہ اگرچہ یہ حدیث موقوف ہے لیکن حکماً مرفوع ہے اس لئے کہ اس قسم کی بات اپنی رائے سے نہیں کی جاسکتی پس روایت رسول ناہت ہو گئی۔

میں کہتا ہوں : مسعودی راوی مرض اختلاط میں جلا ہو گیا تھا لذا اس کی حدیث محبت نہیں جب کہ وہ مرفوع ہو چنانچہ موقوف کیے جوت ہو سکتی ہے؟ حافظ ابن حجر ۳۸۷۳۔ نے بیان کیا کہ ابو فیض "تاریخ امیان" میں ذکر کیا ہے کہ ہمیں محمد بن احمد نے حدیث بیان کی اس نے کہا کہ ہمیں عبد الرحمن بن داؤد نے حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں عثمان بن خذاد نے حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں عمر بن محمد بن حسن نے حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں محمد بن عمرو بن انصاری نے انس بن سیرن سے حدیث بیان کی اس نے عمر سے بیان کیا کہ جب عمر رضی اللہ عن وضو کرتے تو اپنی گردن کا مسح کرتے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد بیان کرتے کہ جس شخص نے وضو ہایا اور اپنی گردن کا مسح کیا تو قیامت کے دن اس کی گردن میں طوق نہیں ڈالا جائے گا۔ نیز الرومانی کی "البحر" میں ہے کہ میں نے ایک فخر مجومعہ دیکھا جس کو ابو الحسین بن فارس نے سند کے ساتھ ظیع بن سلیمان سے روایت کیا اس نے ہاتھ سے اس نے ابن عمر سے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جس شخص نے وضو کیا اور اپنے ہاتھوں کے ساتھ اپنی گردن کا مسح کیا وہ قیامت کے دن گردن میں طوق ڈالے جانے سے محفوظ رہے گا نیز اس نے بیان کیا کہ اثناء اللہ یہ حدیث صحیح ہے۔

میں کہتا ہوں : ابن فارس اور ظیع کے درمیان ایک جگہ حائل ہے غور کیا جائے کہ ان کے درمیان کون کون سے راوی ہیں جنہیں ذکر نہیں کیا گیا ہے۔

میں کہتا ہوں : شیخ علی قاری "نے ابن عمر کی حدیث کو "موضوعات" ۳۸۲ میں

"مند الفردوس" کی طرف منسوب کیا ہے اور مند کو ضعیف کہا ہے۔

اصحیں لکھا ہوں : اس حدیث میں اصل حرایی محمد بن عمرو الانصاری ہے۔ یعنی  
ہبہ اعلیٰ بصری ہے جس کے ضعیف ہے پر بسمی کو اتفاق ہے چنانچہ محمد بن سعید اس  
کو عایت درج ضعیف قرار دیتے ہیں۔

پڑھ کر ہیں کہ وہ حسن سے غیر مانوس احادیث بیان کرتا ہے اور ابو قیم کا صحیح  
بھی ضعیف ہے اس کا نام محمد بن احمد بن علی بن الحزم ہے۔ امام زہبی نے "بیزان"  
میں تحریر کیا ہے کہ وہ ابو قیم کے مبارکہ شخص سے ہے جسے امام دارقطنی اس سے  
روایت کرتے ہیں اور اس کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔ برقلیٰ کا قول ہے کہ اس میں  
پہنچ حرج نہیں این الی الفوارس کا قول ہے کہ وہ ان کے نزدیک پھر اصحابیں سما  
جاں گا بلکہ وہ ضعیف ہے۔ ابن عراق نے "جزوه الشریعہ" ۲۸۳ میں ابو قیم کی  
روایت "التاریخ" نیں ذکر کرنے کے بعد کہا ہے کہ اس میں ابو بکر المفید ابو قیم کا صحیح  
ہے۔ حافظ عراقی نے کہا ہے کہ اس حدیث کی حرایت یہ فعل ہے۔

اس حدیث پر مذکور صحیح اثقاء اللہ تعالیٰ حدیث مبرہنہ میں آئے ہیں۔

میں لکھا ہوں : اس قسم کی حدیث کو مکر رہار کی جاتا ہے خصوصاً جب کہ یہ  
تمام احادیث کے خلاف ہے جو یہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وضو کی کیفیت میں آتی ہیں  
جب کہ ان میں سے کسی حدیث میں گردن کے مسح کا ذکر نہیں ہے۔ البشط طہین  
ضفتیق کی حدیث میں ہے کہ وہ اپنے والدہ اپنے زادے سے بیان کرتا ہے انہوں نے کہا  
ہیں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ اپنے سر کا ایک بار مسح کر کے  
صحیح جہاں تک کہ آپ کے ہاتھ گردن (گدی) تک کوچھ جاتے۔ دوسری روایت میں  
ہے کہ آپ اپنے سر کا صح اٹلی جانب سے مسح فرماتے اور بیچھی جانب تک کے  
جائے جہاں تک کہ دلوں ہاتھوں کو کالوں کے پیچے سے کالا۔ اس حدیث کو ابو داؤد  
اور زکریہ بن حمادیہ نے ذکر کیا ہے اور این حصہ سے مقول ہے کہ وہ اس حدیث کو  
مکر سمجھتے ہے اور مناسب بھی کی ہے کہ اس حدیث کو مکر کا جائز اس لئے کہ  
اس حدیث میں میں اعلیٰ پائی جاتی ہیں اُن میں سے ہر ٹکڑت اس کو ضعیف بنا دینے  
کی الیت رسمی ہے تو حدیث کیسے ضعیف نہ ہوگی؟ جب کہ اس میں تینوں علائقیں

موجود ہیں اس حدیث میں ضعف، جمالت اور صرف کے والد کے صحابی ہوتے کے بارے میں اختلاف ہے اس لئے امام نووی "امام ابن حمید" حافظ ابن حجر عسقلانی اور دیگر فوایین نے اس کو ضعیف سمجھا ہے میں نے اس کے ضعف کو "ضعیف من ابو زادہ" ہداس میں بیان کیا ہے۔

۰۰ - من أطعُم إخَاهُمْ خَبِيزًا حتَّى يُشْيَعَهُ، وَسَقَاهُمْ مَا هُنَّا  
وَيَرْوِيهُهُمْ بَعْدَهُ اللَّهُ عَنْ النَّارِ سَبَعَ خَنَادِقَ، يُعَذَّدُ مَا يَنْهَا خَنَادِقُ مَسِيرَةً

### تَحْمِيلُ مَشَةَ سَفَنَةَ:

جو شخص اپنے جلاں کو پیٹ بھر کر روانی کھاتا ہے اور اس کو پانی سے سیراب کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو درجہ سے سات خندقیں دور رکھے گا جب کہ دو خندقوں کے درمیان پانچ صد سال کی مسافت

تحقیق: اولیٰ حدیث موضوع ہے، اس صفت کو "والی" نے "لکن" ہداس اور حاکم "حسن" اور طبرانی "او سلطان" میں "روا کذا العجمین" سے اور این عناصر نے "او شیخ" اور شیخ خوارزی کے طریق سے اس سے کہا، الحسن راجا ہیں ابی عطاء اولیٰ حدیث یہاں کی ملک سلطان اصحاب روى عبد اللہ الحبیب سے اس نے ہمید الفتن بن عمر عن بن اعاصی سے مروی بیان کیا۔ امام حاکم نے اس کی حدود کو صحیح کیا۔ امام زہبی نے راکن اکی موافقت کی لے لیکن یہ ان دلوں کی بعض علمی ہے اس لئے کہ راجاہ داؤی کی کسی نے بھی توثیق نہیں کی ہے بلکہ "تم" ہے۔

درالمحدث فراہم کی امام حاکم اس کے بارے میں لکھا ہے یہ انسوں نے "لیلیزان" سے تعلیم کیا ہے کہ صوفی مصطفیٰ موضوع دو لیات یہاں کو تسلیم کریں جان کو کوں ہے کہ موضوع روایات یہاں کرتا ہے بعد اوان انسوں میں میں کی وجہ حسد و کراکی اچھا جن میں مسلم مصری مذاہ ہیں پھر امام حبیب اپنے ربطہ تکمیل اسی کی بندوں کا ذکر کیا ہے اور اس حدیث کو غریب مگر قرار دیا ہے نیز اس کی متفقین مذکورین رابوی

متذوہ ہے جو کہ صوفی ہے۔

میں کہتا ہوں : اور یہی سچ بولنے والا ہے جیسا کہ این ابی حاتم<sup>رض</sup> نے ذکر کیا ہے اس لحاظ سے تھت صرف رجاء میں ہے نیز حافظ لے "لسان العزاں" میں مندرجہ کہا ہے کہ اس حدیث کو این جان<sup>ؑ</sup> نے ذکر کیا ہے اور موضوع کہا ہے لیکن امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے روایت کیا اور اس کو صحیح الائتاد کہا۔ اب امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے دو مختلف اقوال میں کیسے مطابقت پیدا کی جائے ؟ ایک طرف وہ حدیث کو صحیح کہہ رہے ہیں اور دوسری طرف راوی کو موضوع احادیث پیش کرنے والا کہا ہے جیسا کہ مجھے سمجھ آ رہی ہے کہ امام ذہبی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے صولیح راوی کے بارے میں "تلخیص المستدرک" میں امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے صحیح قرار دینے پر خاموشی اختیار کرنے کے ساتھ ساتھ امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> اور این جان<sup>ؑ</sup> سے نقل کرنا کہ انہوں نے اس کے بارے میں گواہی دی ہے کہ وہ موضوع احادیث بیان کرتا ہے

میں کہتا ہوں : اس حدیث کو امام بیہقی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے "مجموع الزوائد" موسوٰ میں "طبرانی کبیر" اور "اوسط" کی جانب منسوب کیا ہے نیز کہا ہے کہ اس کی سند میں رجاء بن عطاء راوی ضعیف ہے جب کہ رجاء راوی اس سے زیادہ ضعیف ہے جس قدر ذکر کیا گیا ہے جیسا کہ پہلے اس کا ذکر گزر چکا ہے لیکن باس یہ امام بیہقی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> امام منذری<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> سے اقرب الی الصواب ہیں۔ جب کہ امام منذری<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے اس حدیث کو "الترغیب" میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ اس حدیث کو امام طبرانی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے "الکبیر" میں اور ابوالخش این جان<sup>ؑ</sup> نے "التواب" میں اور امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> اور امام بیہقی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے بھی روایت کیا اور امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے اس کی سند کو صحیح قرار دیا چنانچہ امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے صحیح قرار دینے سے وہم لا جن ہوتا ہے کہ حدیث صحیح ہے حالانکہ صحیح نہیں ہے۔

درحقیقت اس بات نے مجھے مجبور کیا کہ اس حدیث کی اشاعت کی جائے اور اس کا موضوع ہونا ثابت کیا جائے تاکہ کوئی شخص ان افضل محدثین کے پہلے یا نے سے دھوکے میں واقع نہ ہو جائے اور کہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر کنہب بیانی جیسے عظیم گناہ میں نہ جلا ہو جائے اللہ پاک ہم کو اپنے فضل اور احسان کے ساتھ حفظ فرمائے۔

## ۱۷ - التَّكْبِيرُ بِجُزْمٍ:

اللَّهُ أَكْبَرُ كُوْلَبَا كَرْ كَرْ نَهْ بِرْ حَا جَائِيَ.

**تحقیق:** اس کا کوئی اصل نہیں ہے، حافظ ابن حجر، امام حنفی اور امام سیوطی نے اسی طرح کہا ہے۔ امام سیوطی کا اس حدیث کے بارے میں ان کی اپنی کتاب "الحاوی للختاوی" ص ۴۲ میں ایک خاص رسالہ ہے اس میں بیان کیا ہے کہ یہ حدیث نہیں ہے بلکہ ابراہیم نبغی کا قول ہے اور لفظ "جزم" کا معنی یہ ہے کہ اللہ اکبر کو لمبا کر کے نہ پڑھا جائے بعد ازاں اس شخص کے قول کا ذکر ہے جس نے لفظ جزم کی تفسیر کرتے ہوئے کہا کہ اس کے آخر کو اعراب نہ دیا جائے بلکہ ساکن پڑھا جائے اس تفسیر کے بعد اس کا تین وجہ سے رد کیا ہے جو شخص ان وجہوں کی واقعیت حاصل کرنا چاہتا ہے وہ اس کا مطالعہ کرے۔

خیال رجھ کے حدیث کا مرفوع ہونا تو ثابت نہیں۔ البته یہ ابراہیم نبغی کا قول ہے۔ اس قول سے ان کا مقصد یہ ہے کہ نماز میں اللہ اکبر کو لمبا نہ کیا جائے جیسا کہ امام سیوطی کے رسالہ میں اس کا پتہ چلتا ہے جس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے لہذا اذان کے ساتھ اس حدیث کا کچھ تعلق نہیں ہے جیسا کہ بعض الہ علم کا وہم ہے چنانچہ مصر اور دیگر شہروں میں ایسے لوگ موجود ہیں جو خود کو سنت کی طرف منسوب کرتے ہیں اور اذان کے "اللہ اکبر" کے ہر کلمہ کو الگ الگ کہتے ہیں یعنی "اللہ اکبر" پر "اللہ اکبر" دونوں کو ملا تے نہیں ہیں۔ وہ اپنے خیال میں اس حدیث پر عمل کرتے ہیں جب کہ میری دائست کے مطابق اس کیفیت کے ساتھ اذان کرنے کا سنت میں کچھ ثبوت نہیں ملتا جب کہ حدیث کا ظاہر اس کے خلاف ہے چنانچہ صحیح مسلم میں عمر بن خطاب ص ۴۶ سے مرفوع حدیث ہے کہ جب مؤذن اللہ اکبر، اللہ اکبر کے پھر آشہد اَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کے پھر آشہد اَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کے الحدیث۔ اس حدیث میں واضح اشارہ موجود ہے کہ مؤذن دونوں عجیبروں کو ملا کر کے گا اور اذان سننے والا دونوں عجیبروں کو ملا کر ہی جواب دے گا اور صحیح مسلم کی شرح نوی سے اس کی تائید حاصل ہوتی ہے جو شخص واقعیت حاصل کرنا چاہتا ہے وہ اس کا

مطالعہ کرے نیز اس کی تائید اس حدیث سے بھی ہو جائی گے اور اذان کے کلمات  
دو ہرے ہیں۔

### ۶۷ - آدَبَنِي رَبِّي ، فَأَحْسَنَ تَادِبِي

میرے رب نے مجھے ارب سے نوازا اور مجھے اچھا نوازا۔

**تحقيق:** یہ حدیث ضعیف ہے، شیخ الاسلام ابن تیمیہ "مجموعۃ الرسائلۃ لکتبیہ" ۳۹۳ میں فرماتے ہیں کہ یہ حدیث معلوم کے لحاظ سے ضعیف ہے لیکن اس کی صد نہیں ہے۔ امام حنفی اور امام سیوطی نے ان کی تائید کی ہے اس کے لئے "کعبۃ الدفناۃ" ۵۹۳ کا مطالعہ کریں۔

۳۸ - مَسْعُ الْعَيْنَيْنِ بِبَاطِنِ أَغْلَقَتِ السَّيَّابَتَيْنِ عِنْدَ قُولِ الْمُؤْذِنِ:  
أَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ . . . . . الْغَ، وَأَنَّ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ: حَلَّ  
لَهُ شَفَاعَةٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

مؤذن جب اشہد ان محمد رسول اللہ کے تو دونوں ہاتھوں کی  
امکنست شہادت کے پروں کے ساتھ دونوں آنکھوں کا مسح کیا  
جائے جو شخص یہ کام سرانجام دے گا اس کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم  
کی شفاعت حاصل ہوگی۔

**تحقيق:** یہ حدیث صحیح نہیں ہے، اس حدیث کو دہلی "سنن الفردوس" میں  
ابو بکر سے مردود بیان کیا ہے لیکن ابن طاہر کا "ذکر" میں قول ہے کہ یہ صحیح نہیں  
ہے۔ امام شوکانی کی تالیف "الاحادیث الموثوقة" ۳۹۶ میں اسی طرح ہے نیز امام  
حنفی کے "القاصد" میں اس حدیث کو غیر صحیح قرار دیا ہے۔

۳۹ - عَظِّمُوا ضَحْنَاهَا كُمْ؛ فَإِنَّهَا عَلَى الصَّرَاطِ مَطَّابِكُمْ  
قریانوں کی تعظیم کرو، اس لئے کہ تمہاری قربانیاں پل صراط پر

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ** تھماری سو اڑیاں ہوں گی۔

**حقیقیت:** ان الفاظ کے ساتھ اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، این صلاح فراتے ہیں کہ یہ حدیث معروف نہیں ہے اور نہ ثابت ہے اس حدیث کو شیخ اسماعیل مجلن نے "اللکش" میں اور ان سے قبل ابن المتن نے "الخلاص" ۷۹۳ میں ذکر کیا ہے اسی میں اضافہ ہے، این المتن نے کہا ہے کہ اس حدیث کو "الفردوس" کے مؤلف نے عظیموں کی جگہ پر استفسر ہوا کا ذکر کیا ہے جس سے مقصود یہ ہے کہ یقین، مشبوط اور جعلی قرائی کرو۔

میں کہتا ہوں نہ اس کی سند غایت و درجہ ضعیف ہے اس حدیث کی بمزید حقیقت اشپاک کے حکم سے حدیث نمبر ۲۵۵ کے حکم میں آئے گی۔

**لَمْ يَعْلَمُوا بِالصَّلَاةِ قَبْلَ الْمَوْتِ، وَعَجَلُوا بِالشُّوَبِيَّةِ قَبْلَ الْمَوْتِ.**

نماز فوت ہونے ہے پہلے ادا نکی میں جلدی کرو اور وفات سے پہلے توہہ کرنے میں جلدی کرو۔ ۹۸

**حقیقیت:** یہ حدیث موضوع ہے، جب کہ حقیقی کے حاطہ سے حدیث مجھے ہے امام صغائیؑ اس حدیث کو "الاحادیث الموضوع" میں ذکر کیا ہے۔

**۶۷- النَّاسُ كُلُّهُمْ مَوْتٌ؛ إِلَّا الْعَالَمُونَ، وَالْعَالَمُونَ كُلُّهُمْ كُلُّكُمْ؛ إِلَّا الْعَالَمُونَ، وَالْعَالَمُونَ كُلُّهُمْ غَرْقٌ؛ إِلَّا الْمُخْلِصُونَ، وَالْمُخْلِصُونَ أَعْلَى حَظْرٍ عَظِيمٍ۔**

اہل علم کے ساتھ لوگ مردہ ہیں اور علم کے مطابق عمل کرنے والوں کے علاوہ بہبود کرنے والے (ولت میں) ڈوبنے ہوئے ہیں اور اخلاص لوگ علیم خطرات سے دوچار ہوتے ہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو امام صفائی<sup>۳۹۹</sup> نے ذکر کیا ہے اور اس حدیث کو جھوٹ اور غلط قرار دیا ہے خیال رہے کہ اس حدیث میں **الْغَلِيْلُوْنَ اور الْعَلِيْلُوْنَ** اور **الْمَعْلِمُوْنَ تَبَوُّنَ** الفاظ اعراب کے خاتم سے درست نہیں ہیں۔ **اَنْسِ الْعَالِمِينَ، الْعَالِمِينَ اور الْمَعْلِمِينَ** لکھتا چاہئے تھا۔

میں کہتا ہوں : یہ حدیث صوفیاء کے کام کے مخابرہ ہے چنانچہ سل بن عبد اللہ تستری کا قول بھی اس جیسا ہے ان کا قول ہے کہ علماء کے علاوہ تمام لوگ نہ میں مخور ہیں۔ علم کے مطابق عمل کرنے والے علماء کے علاوہ تمام علماء حیرانی کے جال میں ہیں۔ سل بن عبد اللہ کے اس قول کو خطیب بغدادی<sup>۴۰۰</sup> نے "تفہام العلم العلی" میں ذکر کیا ہے نیز ایک دوسرے طریق سے اس کا یہ قول مردی ہے کہ دنیا جہالت کا کرشمہ ہے اور زائل ہونے والی ہے اور علم سر اپا محبت ہے اور عمل میں اخلاص نہ ہو تو وہ **خَنَاءً امْتَحُورًا** ہے نیز اخلاص میں عظیم خبرات آتے ہیں جب تک کہ خاتم اخلاص پر نہ ہو۔

میں کہتا ہوں : یہ قول ذکر کردہ حدیث کے نیزہ قریب ہے شاہزاد حدیث کا اصل یہی قول ہے جس کو بعض جاہل تم کے صوفیاء نے مرفوع حدیث بتا دیا ہے۔

#### ۷۷ - لَا مَهِيدٌ إِلَّا يُعِيشُ.

**بَعْنَى عَلَيْهِ السَّلَامُ هُنَّ مَهِيدُونَ گے۔**

**تحقیق:** یہ حدیث منکر ہے، اس حدیث کو ابن ماجہ<sup>۴۰۱</sup>، امام حاکم<sup>۴۰۲</sup> نے نیز ابن عبد البر<sup>۴۰۳</sup> نے جامع العلم میں اور ابو عمرو الدانی<sup>۴۰۴</sup> نے "السنن الواردة في الفتن"<sup>۴۰۵</sup> میں اور السنفی نے "المیوریات"<sup>۴۰۶</sup> میں محمد بن خالد الجندی کے طریق سے ذکر کیا ہے اس نے ابان بن صالح سے اس نے حسن سے اس نے انس سے ان الفاظ کے ساتھ مرفوع ذکر کیا ہے جس کا مفہوم یہ ہے

"معاملہ مزید تجھیں ہو رہا ہے اور دنیا تیزی کے ساتھ ہے وفاٹی کر رہی ہے اور لوگ بخل میں مزید آگے بڑھ رہے ہیں اور قیامت ایسے لوگوں پر بہرا ہو

گی جو بدترین ہوں گے اور عیسیٰ علیہ السلام ہی مددی ہیں۔“  
میں کہتا ہوں: اس حدیث کی سند میں تین علائم ہیں۔

پہلی علامة حسن مدرس راوی ہے اس نے حدیث من کے ساتھ نقل کی

ہے

دوسری علامة محمد بن خالد جندي مجھول راوی ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر نے  
”تقریب“ میں دیگر آئندہ کی پیروی کرتے ہوئے اس کو مجھول کہا ہے آئندہ اوراق میں  
اس کا ذکر آ رہا ہے۔

تیسرا علامة اس کی سند میں اختلاف ہے امام بیہقیٰ کا بیان ہے کہ ابو  
عبدالله حافظ نے کہا ہے کہ محمد بن خالد راوی مجھول ہے نیز اس کے پارے میں اس کی  
سند میں بھی اختلاف کیا ہے چنانچہ اس حدیث کو صامت بن معاذ نے بیان کیا اس  
نے کہا کہ ہمیں بھی بن ایں لیکن نے حدیث بیان کی اس نے کہا کہ ہمیں محمد بن خالد نے  
بیان کیا (آگے حدیث ذکر کی) صامت کا بیان ہے کہ میں ”سناء“ سے دو روز کی  
مسافت طے کر کے ”جند“ پہنچا۔ میں وہاں کے محدث کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں  
نے اس حدیث کو اس کے ہاں پایا کہ وہ محمد بن خالد سے بیان کرتا ہے، وہ ایمان بن ابی  
عیاش سے، وہ حسن سے مرسل روایت کرتا ہے، امام بیہقیٰ کا قول ہے کہ حدیث کی  
روایت محمد بن خالد جندي تک پہنچ گئی ہے جب کہ جندي راوی مجھول ہے اور ایمان  
راوی متذوک ہے اور حسن کا نامی صلی اللہ علیہ وسلم سے بیان کرنے میں اتفاق ہے  
لیکن مددی کے لئے کی واضح حدیثیں سند کے لحاظ سے غایت درجہ صحیح ہیں اور وہ  
”تمنیب“ میں منقول ہیں۔

امام ذہبیٰ کا ”میزان“ میں قول ہے کہ یہ حدیث مکر ہے بعد ازاں آخری  
روایت کا ذکر کیا جس کو ایمان بن ابی عیاش راوی حسن سے مرسل روایت کرتا ہے لیکن یہ  
حدیث واضح طور پر غایت درجہ ضعیف ہے لیکن امام مخالیق نے اس حدیث کو  
موضوع کہا ہے جیسا کہ امام شوکانیٰ کی ”الاحادیث الموضوعة“ ۲۰۶ میں ہے اور امام  
سیوطیٰ نے ”العرف الورودی فی اخبار المسدی“ ۲۰۷ میں حاوی سے نقل کیا ہے، اس  
نے امام قرقیبیٰ سے، اس نے ”اذکره“ میں اس کی سند کو ضعیف کہا ہے۔

لیکن امام مددیؒ کے خروج پر کہ وہ قاطرہؓ کی اولاد سے ہو گا صریح احادیث نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہیں اور وہ اس حدیث سے کہیں زیادہ صحیت والی ہیں لہذا امام مددیؒ کے نکلنے کا حکم ان احادیث کی روشنی میں لکھا جائے گا اس کے اس مکر حدیث سے اس کو ثابت کیا جائے گا اور حافظ ابن حجرؓ نے "صحیح الباری" ۳۰۸ میں اس حدیث کے رد کی طرف اشارہ کیا ہے اس لئے کہ یہ حدیث ان احادیث کے خلاف ہے جو مددیؒ کے آنے کے بارے میں مروی ہیں۔ مرتضیٰ طاہر احمد قادریانی کو بزرگ خود نبی سُلیمان بن اسحاقؑ کے بارے میں مذکور ہے اور کہتے ہیں کہ مرتضیٰ طاہر احمد جس نے نبوت کا دعویٰ کیا وہی عیین بن میریم ہے جس کی آخر نماز میں اتنے کی خوش خبری دی گئی ہے اور دراصل عیین بھی یہی مددیؒ ہے۔ ان کے اس دعویٰ کی بنیاد یہی مکر حدیث ہے اس کی نبوت کے دعویٰ نے بہت سے کمزور عقیدہ لوگوں کو گمراہ کر دیا جیسا کہ ہر باطل دعوت بھی کچھ نہ کچھ لوگوں کو اپنا گروپہ ہنا لیتی ہے اور اپنی جانب مائل کر لیتی ہے اس گمراہ فرقہ کے خلاف متعدد کتب تکیف کی گئی ہیں۔

اس گمراہ مرتد فرقہ کے خلاف جس قدر کتب تالیف ہوئیں ان میں سب سے بہتر کتاب فاضل استاذ مجاہد ابوالاعلیٰ مودودی کی ہے اور ان کی دوسری کتاب "بیانات" کے ہام سے آخر میں شائع ہوئی اس میں انہوں نے قادریانیوں کی حقیقت کو واٹکاف الفاظ میں بیان کیا ہے اور ثابت کیا ہے کہ وہ دین اسلام سے خارج ہیں اور دلائل ایسے دیئے ہیں جن میں ہرگز شک دشہ کی مختباش نہیں ہے ان کے بارے میں معلومات حاصل کرنے کے لئے ان کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

**تنبیہہر:** اس حدیث کا یہ جملہ کہ "قیامت ان لوگوں پر ہی بہتا ہوگی جو بدترین ہوں گے" عبداللہ بن مسعود کی حدیث سے صحیح سند کے ساتھ ثابت ہے۔

۳۰۹

## ۱۷۸ - سُورَةُ الْمُؤْمِنِينَ شَفَاءٌ

مومن کا بچا ہوا پانی شفاء ہے۔ ۳۱۰

**تحقیق:** اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے، شیخ احمد غزی العامریؒ نے "البعد الحدیث" میں اس کو حدیث قرار نہیں دیا ہے۔ نیز شیخ مجلونؒ نے "کشف الخفایة" میں اس کا اقرار کیا ہے۔

میں کہتا ہوں : شیخ علی قاریؒ نے "موضوعات" ۲۷۳ میں اس حدیث کو معنی کے لحاظ سے صحیح کیا ہے اس لئے کہ یہ حدیث "دارقطنی" کی حدیث کے معنی میں ہے جو "الافراد" میں ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ "تواضع کا تقاضا ہے کہ مومن اپنے بھائی کا بچا ہوا پانی لی لے" لیکن ہم اس سے کہیں گے کہ پہلے اس حدیث کو ثابت تو سمجھے۔ پھر اس کی بنیاد پر دوسری حدیث کو معنی کے لحاظ سے ثابت سمجھئے جب کہ بلاشبہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے اور اگر صحیح تسلیم بھی کر لی جائے تو یہ حدیث اس کی شاہد نہیں ہے اس لئے کہ اس میں صراحتاً یا اشارۃ یا ذکر نہیں ہے کہ مومن کا بچا ہوا پانی شفاء ہے البتہ اس کا شاہد معنی کے لحاظ سے میری نظرؤں سے گزر چکا ہے جس کا مضموم یہ ہے کہ "مومن کے دمروں سے پچھے ہوئے پانی کو پینے میں ہر بیماری سے شفاء ہے جب کہ ادنیٰ درجہ کی بیماری غم ہے" لیکن یہ حدیث موضوع ہے اس کا بیان حدیث نمبر ۲۷۵ میں آئے گا۔

۹ - مِنَ التَّوَاضُعِ أَنْ يَشْرَبَ الرَّجُلُ مِنْ سُورِ أَخِيهِ، وَمَنْ شَرِبَ مِنْ سُورِ أَخِيهِ إِبْتِيَفَا، وَجُهَ اللَّهُ تَعَالَى؛ رُفِعَتْ لَهُ سَبْعُونَ دَرَجَةً، وَمُعْتَبَرٌ عَنْهُ سَبْعُونَ حَطِينَةً، وَكُتُبَ لَهُ سَبْعُونَ دَرَجَةً.

انسان کی تواضع کی علامت ہے کہ وہ اپنے مومن بھائی کا جو خاپانی پی لے اور جو شخص اپنے بھائی کا اللہ کی رضا کے لئے جو خاپیتا ہے اس کے ستر درجات بلند ہوتے ہیں اور اس کی ستر غلطیاں محو ہوتی ہیں اور اس کے ستر درجے ثابت ہوتے ہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، ابن جوزیؒ نے اس حدیث کو "الموضوعات" میں "دارقطنی" کی روایت کے ساتھ نوح بن ابی مریمؓ کے طریق سے اس نے ابن حرثیع

سے اس نے عطا سے اس نے ابن عباسؓ سے موضوع روایت کیا ہے۔ ابن جوزیؓ نے تبروک کیا ہے کہ اس کی سند میں فوج راوی متفرد ہے اور وہ متروک ہے لیکن امام سید علیؓ نے "اللائل المنسود" ۳۴۳ھ میں اس کا تعاقب کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس کا مثال م موجود ہے چنانچہ اسلامعجمیؓ اپنی "جمجم" میں لائے ہیں کہ مجھے علی بن محمد بن حاتم ابوالحسن القوسی نے خبر دی اس نے کہا، ہمیں جعفر بن محمد الحداد القوسی نے حدیث بیان کی اس نے کہا، ہمیں ابراہیم بن احمد البخلی نے اس نے کہا کہ ہمیں حسن بن رشید مروزی نے ابن جرجی سے بیان کیا اور مروزی تین راوی ہیں تنہول میں ضعف ہے۔

میں کہتا ہوں : بلکہ حسن راوی مکر الحدیث ہے چنانچہ ابن الی حاتمؓ نے "الجرح والتعديل" ۳۴۳ھ میں اس کے والد سے نقل کرنے کے بعد کہا ہے کہ وہ مجھوں ہے اس کی حدیث اس کے مکر ہونے پر ولالت کرتی ہے اس طرح کہ اس نے ابن جرجی سے اس نے عطا سے اس نے ابن عباسؓ سے روایت کیا اس نے بیان کیا کہ جو شخص تک مکرتہ کی گئی میں صبر کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس سے جنم کو ستر سال دور کر دے گا اور جو شخص کہ کے راستہ میں ایک ساعت چلتا ہے ہر قدم رکھنے کے عوض اس کا ایک ورج بلند ہوتا ہے اور نیکی ثابت ہوتی ہے "السان المعزان" میں عقیلؓ نے اس کے بارے میں کہا ہے کہ اس کی حدیث میں وہم ہے اور وہ مکر احادیث بیان کرتا ہے بعد ازاں ابن عباسؓ کی حدیث کو بیان کیا جس کو ابن الی حاتمؓ نے مکر کہا ہے اور بیان کیا ہے کہ یہ حدیث باطل ہے اس کا کچھ اصل نہیں ہے نیز اس حدیث کو سہی جرجانیؓ نے "تاریخ جرجان" ۵۶۳ میں اپنے شیخ ابو بکر اسلامعجمیؓ کے طریق سے بیان کیا اس نے کہا کہ ہمیں علی بن محمد بن حاتم بن دنیار ابوالحسن القوسی نے حدیث بیان کی اور وہ سچا انسان ہے ان ۔۔۔۔۔ نیز بیان کیا کہ ہمارے شیخ ابو بکر اسلامعجمیل نے کہا کہ ابراہیم بن احمد اور حسن بن رشید دونوں مجھوں ہیں ہم ۔۔۔ متابعت کے لئے جو احادیث ذکر کی ہیں چونکہ ان میں ضعف اور جمالت ہے اس لئے ان سے کچھ فائدہ حاصل نہیں ہو رہا ہے لہذا امام سید علیؓ نے جو ابن جوزیؓ کا تعاقب کیا ہے اس سے بھی کچھ فائدہ حاصل نہیں ہے۔ غالباً امام شوکانیؓ کا انداز اس کی

جانب اشارہ کر رہا ہے کہ انہوں نے "الاحادیث الموضوعة" ۲۷۲ میں جب حدیث کا ذکر کیا ہے تو اس کی تعریج میں صرف یہ کہا ہے کہ یہ حدیث "دارقطنی" میں ہے اور اس کی سند میں متذکر راوی ہے صرف اسی پر اتفاق کیا ہے خیالی متابعت کا ذکر نہیں کیا ہے۔

میں کہتا ہوں : نوح کا شمار اہل علم سے ہوتا ہے اور اس کا لقب جامع تھا اس لئے کہ اس نے امام ابو حنفیہ کی فقہ کو اکھا کیا ہے جب کہ وہ حدیث بیان کرنے میں متین ہے اور ابو علی نیشاپوری کا قول ہے کہ وہ کذا باب تھا ابو سعید نقاش کا تبرہ ہے کہ وہ موضوع احادیث بیان کرتا ہے۔ امام حاکمؓ نے کہا ہے کہ وہ علوم میں تو پیش پیش ہے لیکن ذا صب الحدیث تھا نیز آخر حدیث نے اس کے بارے میں واضح دلائل کی روشنی میں گھٹایا کلمات کے ہیں نیز اس نے کہا کہ وہ سوائے سچائی کے ہر جز کو جمع کرنے والا تھا (نحو ز بالله تعالیٰ من العذلان)

ابن حبانؓ کا قول بھی اسی طرح کا ہے اور حافظ بہان الدین علیؓ نے "الکشف عن روایت محدث" میں اس کو داخل کیا ہے جیسا کہ اس کا ذکر "الغواہ" ابیہ فی تراجم الحنفیہ" کتاب میں ہے۔

جب کہ اس حدیث میں ایک اور علیؓ بھی ہے مجھے معلوم نہیں ہو سکا کہ کہا بھی اہل علم کو اس کی خبر ہوئی ہو۔ وہ علیؓ یہ ہے کہ ابن جرج فاطح "عن" کے ساتھ روایت کرتا ہے خیال رہے کہ ابن جرج اگرچہ جلیل القدر امام تھے لیکن اس کے ساتھ ساتھ مدرس تھے امام احمد فرماتے ہیں کہ کچھ ایسی احادیث ہیں جن کو ابن جرج مرسل بیان کرتے ہیں جب کہ وہ موضوع ہیں ابن جرج کو اس بات سے کچھ واسطہ نہیں تھا کہ وہ کہاں سے لے رہے ہیں چنانچہ وہ کہتے ہیں مجھے خبر دی گئی ہے۔ مجھے فلاں سے حدیث بیان کی گئی ہے "بیزان" میں اسی طرح ہے۔ امام دارقطنیؓ کا قول ہے کہ ابن جرج کی تدليس سے کثارہ کش رہا اس کی تدليس تھی ہے اس لئے کہ وہ مجموع راویوں سے مدرس کرتا ہے جیسے ابراہیم بن الجیج اور موسیٰ بن عبیدہ وغیرہوں (اسی طرح تنہیب میں بھی ہے) فرض کیجئے کہ اگر حدیث این مریم اور حسن بن رشید سے محفوظ ہو جائے تو ابن جرج کی تدليس سے تو ہرگز محفوظ نہیں ہے۔

## ۸۰ - الْمُهَدِّيُّ مِنْ وُلْدِ الْعَبَّاسِ عَتَّى.

محمدی میرے پچھا عباس کی اولاد سے ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو امام دارقطنی نے "الافراد" میں محمد بن ولید قرقشی کے طریق سے بیان کیا ہے۔ اس نے کہا کہ ہمیں اسپاٹ بن محمد اور صد بن سلیمان و اسٹلی نے سلمان قبھی سے اس نے تلاہ سے اس نے سعید بن سبیت سے اس نے عثمان بن عفان سے مرفوعاً بیان کیا۔ امام دارقطنی نے اس حدیث کو غریب کہا ہے اس کی سند میں محمد بن ولید صولی بنی ہاشم متذکر ہے۔ میں کہتا ہوں: وہ مضمون بالذکر ہے۔ این عذر کا قول ہے کہ وہ احادیث وضع کرتا تھا ابو عرویہ کا قول ہے کہ وہ کذاب ہے اسی وصف کے ساتھ امام مناوی نے "النیش" میں این جوزی سے نقل کرتے ہوئے اس کو مطلوب قرار دیا ہے اس تبعہ سے امام سعید میں کا غلط انداز معلوم ہو گیا جب انہوں نے اس حدیث کو "المبایع الصغیر" میں شامل کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کے کاذب ہونے پر میں یہ دلیل کافی ہے کہ یہ حدیث رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مخالف ہے کہ "محمدی" میری اولاد قاطلس کی اولاد سے ہو گا۔ اس حدیث کو امام ابو داؤد ۳۷۹، این ماجہ ۳۴۰، امام حاکم ۳۶۱ اور ابو عمرو الدانی ۷۷ لے "الستن الواردۃ فی الشتن" ۳۶۲ میں اور عقیلی ۳۶۳ میں نیاد میں بیان کے طریق سے اس نے علی بن نفیل سے اس نے سعید بن سبیت سے اس نے ائمہ سلسلہ سے مرفوع روایت کیا اس حدیث کی سند جیتی ہے سب راوی اللہ ہیں نیز کثرت کے ساتھ اس کے شواہد موجود ہیں میں یہ حدیث باب کی حدیث کو واضح طور پر رد کر رہی ہے اسی طرح ایک دوسری حدیث ملاحظہ کریں۔

## ۸۱ - يَا عَبَّاسُ إِنَّ اللَّهَ فَتَحَ هَذَا الْأَمْرَ بِيْ، وَسَيَخْتَمُ بِغَلَامٍ مِنْ وُلْدِكَ، يَقُولُهَا عَذْلًا؛ كَمَا مُلِنَتْ جَوْدًا، وَهُوَ الَّذِي يُصْلِي بِعِيشَى.

ابے عباس! بے شک اللہ تعالیٰ نے دین اسلام کا آغاز میرے ساتھ

کیا اور اس کا اختتام ایسے جو ان سال انسان سے فرمائے گا جو تمہی  
اولاد سے ہو گا وہ زمین کو عدل سے معمور کرے گا جس طرح وہ پسلے  
غلام سے بھری ہوئی تھی۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو خطیب بغدادی نے "تاریخ بغداد" ۲۲۲ھ میں احمد بن حجاج بن الصلت کے حالات میں بیان کیا ہے، انہوں نے کماکر ہمیں سعید بن سلیمان نے اس نے کہا، ہمیں خلف بن غلیف نے حدیث بیان کی اس نے مخفیوں سے اس نے ابراہیم سے اس نے مسلم سے اس نے عمار بن یاسر سے مرفع روایت بیان کی۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کی سند کے تمام راوی شفہ معروف اور مسلم کے روایہ سے ہیں البتہ احمد بن حجاج نہیں ہے لیکن خطیب بغدادی نے اس کے ہمارے میں جزو "تصدیق نہیں" کی ہے جب کہ امام ذہبی نے اس کو اس حدیث کی وجہ سے تمام قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ اس نے اس حدیث کو محلج کی سند کے ساتھ مرفع کیا یہ راوی اس حدیث کے لئے خرابی کی بیانیہ ہے اور مجیب بات یہ ہے کہ خطیب بغدادی نے "تاریخ" میں اس کا ذکر کیا ہے اور اس راوی کو ضعیف نہیں کہا بلکہ شاموٹی اعتیار کی ہے اس لئے کہ اس کا حال ظاہر ہے، اور حافظ ابن حجر نے "السان العزان" میں اس کی تائید کی ہے نیز امام سیوطی نے اس حدیث کو "اللائل المصنوع" ۲۲۵ھ میں ذکر کیا ہے اور شاموٹی اعتیار کی ہے۔ یہیں سے آپ کو امام ذہبی "اور امام سیوطی" کے درمیان ہو فرق ہے واضح ہو جائے گا اس لئے کہ امام ذہبی حافظ اور خادیں جب کہ امام سیوطی رطب و یابیں اکھنا کرنے والے ہیں۔

لیکن وجہ ہے کہ ان کی کتابوں میں کثرت کے ساتھ اغلاط اور تناقص پہلو جاتا ہے اس حدیث کو ابن ہوزی نے "الموضوعات" میں ابن حبیش سے اس کی مشن روایت کیا ہے اور اس کو موجود کہا ہے۔ الفلاحی راوی وضع کے ساتھ مسلم ہے اور امام سیوطی نے "اللائل" ۲۲۶ھ میں ابن ہوزی کی تصدیق کی ہے البتہ "مسندی طیہ السلام" امامت کرائیں گے اور عیسیٰ علیہ السلام ان کی امامت میں نماز ادا کریں گے" درست

بہے اس مضمون کی کثرت کے ساتھ احادیث موجود ہیں سابقہ حدیث کی مثل آگئے ذکر کی جانے والی حدیث ملاحظہ فرمائیں۔

**۸۲ - أَلَا أَبْشِرُكُمْ يَا أَبَاهَا الْفَضْلِ؟ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ أَنْتَعَنَّ بِنِي**

**هَذَا الْأَمْرُ، وَبِذِرْتِكَ يَخْتَمُهُ.**

خبردار! اے ابوالفضل، میں تجھے خوشخبری رہتا ہوں کہ اللہ عز وجل نے دینِ اسلام کا آغاز میرے ساتھ کیا ہے اور اس کا انتظام تیری اولاد کے ساتھ کرے گا۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو ابو قیم "المدیہ" ۷۲۲ ص میں لا ہوئیں جعفر کے طریق سے بیان کیا ہے اس نے کماکر ہمیں عبد الرحمن بن عبد الصمد الحنفی نے حدیث بیان کی اس نے کہا، مجھے علی بن زید بن جدعان نے خبر دی اس نے سعید بن میتب سے اس نے ابوہریرہ سے مرفوع بیان کیا اور تجوہ کیا کہ اس کی مندی میں لاہر بن جعفر متفرد ہے نیز یہ حدیث غریب ہے۔

میں کہتا ہوں: یہ روایی ستم ہے اس کے بارے میں ابن عدی "کا قول ہے کہ بندادی بھول ہے وہ ثقہ راویوں سے مکر احادیث بیان کرتا ہے بعد ازاں اس سے حضرت علیؑ کی فضیلت میں مروی حدیث کا ذکر کیا اور ابن عدی " نے اس کو باطل قرار دیا۔ امام ذہبی " کا قول ہے کہ اللہ کی حرم! یہ حدیث یقیناً غایت درجہ موضوع ہے جب کہ علیؑ کے بارے میں ہمارا نظر یہ ہے کہ اللہ کی اس پر لعنت ہو جو علیؑ سے محبت نہیں کرتا۔ "کنز العمال" کے مؤلف نے اس حدیث کا ذکر "کنز العمال" میں، "ابو قیم" کی روایت کے ساتھ ابوہریرہ سے مروی ان الفاظ کے علاوہ کیا ہے جو "المدیہ" میں ہیں۔ لیکن مجھے "المدیہ" میں اس روایت کی اطلاع نہیں ہو سکی۔ (والله اعلم)

**تنبیہہ:** جب آپ نے اس حدیث اور اس سے متعلق کا حال معلوم کر لیا ہے تو ان دونوں کے درمیان اور سچح خدم کے درمیان اختلاف نہ رہا اس لئے کہ امام مددی " قاطرہ " کی اولاد سے ہوں گے، سچح حدیث ہے اور اس کی مخالف حدیث

شدید ضعیف ہے اس مسئلہ میں استاذ سوہنودی کی تالیف "البیانات" ۳۲۸ ص کا مطالعہ کریں حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں احادیث کے درمیان موافقت قائم کرنے کا کوئی متصاضی نہیں ہے جیسا کہ بعض حقدمن نے ایسا کیا ہے (وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالْحَقْدَمَةِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ)

**۸۳ - رَبَّكَ الْمَذْكُورُ السُّبْحَةُ، وَإِنَّ الْأَعْظَمَ مَا يُسْجَدُ عَلَيْهِ  
الْأَرْضُ، وَمَا أَنْبَقَتْهُ الْأَرْضُ.**

سبعين کے دالوں پر اللہ کا ذکر کرتا ہستین طریقہ ہے ...

**حقیقت:** یہ حدیث موضوع ہے "اس حدیث کو دہلی" نے "مسند الفردوس" میں ذکر کیا ہے اس نے کہا کہ ہمیں عبدوس بن عبد اللہ الحسن بن فتویہ نقی لے خبر دی اس نے کہا ہمیں علی بن محمد بن نصر لے خبر دی نیز اس حدیث کی ہمیں محمد بن ہارون بن حیلی بن منصور ہاشمی لے خبر دی اس نے کہا محمد بن علی حمزہ علوی لے حدیث بیان کی اس نے کہا مجھے عبد العزیز بن موسیٰ نے حدیث بیان کی اس نے کہا مجھے نبی بنت سلیمان بن علی نے حدیث بیان کی اس نے کہا مجھے عبد الصمد بن موسیٰ نے حدیث بیان کی اس نے کہا مجھے اُتم الحسن بنت جعفر بن حسن نے حدیث بیان کی اس نے اپنے والد سے اس نے اپنے دادا سے اس نے علیؑ سے مرفوعاً بیان کیا اس حدیث کو امام سیوطیؓ نے اپنے رسالہ "المتوحی البیو" ۳۲۹ میں ذکر کیا ہے اور اس سے امام شوکانیؓ نے "غسل الادطار" ۳۲۰ میں ذکر کیا ہے اور دونوں نے اس پر سکوت اختیار کیا ہے۔

میں کہتا ہوں: اس حدیث کی سند غایت و درجہ ظلت میں ذوبی ہوئی ہے اس کے تمام روایی مجمل ہیں جب کہ بعض مقدمہ ہم ام الحسن بنت جعفر بن الحسن کے حالات مجھے معلوم نہیں ہو سکے ہیں اور جنہیں بنت سلیمان بن علی کے حالات خلیف بخاریؓ نے "تاریخ" ۳۲۱ میں پر قدیم کئے ہیں اور بیان کیا ہے کہ یہ عورت افضل ترین حورتوں میں سے تھی اور عبد الصمد بن موسیٰ ہاشمی کے حالات خلیف بخاریؓ ۳۲۲ میں نے بیان کئے ہیں لیکن اس پر جرج تقدیم نہیں کی ہے البتہ امام ذہبیؓ نے "سیزان" میں خلیف بخاریؓ سے نقل کیا ہے کہ اس نے اس کے بارے میں کہا ہے

کہ محدثین نے اس کو ضعیف قرار دا ہے شاید اس کا تذکرہ اس کی دیگر کتابوں میں ہو بعد ازاں امام ذہبی نے بیان کیا کہ وہ اپنے دوا میں ابرائیم امام سے مکر احادیث بیان کرتا ہے

میں کہتا ہوں : اس حدیث کی آفت شاید یہی شخص ہے اور محمد بن علی بن حمزہ علوی راوی کے حالات خطیب بغدادی ۳۲۳ؑ نے بھی بیان کئے ہیں اور ابن الی حاتم کا قول بیان کیا ہے کہ میں نے اس سے سنا اور وہ سچا انسان ہے ۳۲۷ؑ میں فوت ہوا اور محمد بن ہارون دراصل محمد بن ہارون بن عباس بن الی جعفر المنصور ہے اس طرح خطیب بغدادی ۳۲۳ؑ نے اس کا ذکر کیا ہے اور بیان کیا کہ یہ شخص علم و فضل سے بہرو ور اور باوقار خطیب تھا اور بغداد میں شہر کی مسجد کا پیچاس سال امام رہا اس کی وفات ۴۰۹ؑ ہے جب کہ دیگر راویوں کے حالات صحیح نہیں مل کئے ہیں معلوم ہوا کہ اس حدیث کی سند ضعیف ہے قابلِ جمیت نہیں ہے نیز حدیث معنوی لحاظ سے میرے نزدیک کافی وجود سے باطل ہے۔

پہلی وجہ : تسبیح کے داؤں پر ذکر کرنا بدعت ہے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد رسالت میں اس کا ثبوت نہیں ملتا آپؐ کے دور کے دور کے بعد اس کا رواج ہوا ہے اس کی تائید علماء الحنفیہ کے اس قول سے بھی ہوتی ہے کہ لفظ "تسبیح" مولود ہے اہل عرب اس سے آشنا نہیں ہیں ۳۲۵ؑ توجہ آپؐ کے دور میں اس کا ثبوت نہیں ملتا تو کیونکہ یہ بات باور کی جاسکتی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ کرام کو ایسے کام پر راغب کریں جس کا انہیں علم نہیں ہے ؟ اس کی دلیل ابن دفلح قرطبی کی وہ روایت ہے جو "البدع والتسنی عننا" ۳۲۶ؑ میں مسلم بن بحرا م سے مروی ہے اس نے بیان کیا کہ عبد اللہ بن مسعود ایک عورت کے قریب سے گزرے اس کے پاس تسبیح تھی جس کے داؤں پر وہ تسبیح کر رہی تھی۔ ابن مسعود نے اس کو کاٹ کر پھینک دیا بعد ازاں ان کا گزر ایک ایسے آدمی کے پاس سے ہوا جو سکنکوں پر تسبیح پڑھ رہا تھا آپؐ نے اس کے پاؤں مارا پھر اسے کہا تم سے پہلے دین اسلام کی تعلیمات موجود ہیں لیکن تم علمت و بدعت میں مستحق ہو۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام کے پاس جو علم تمام اس سے آشنا نہیں ہو۔ خیال رہے اس حدیث کی سند ملت راوی

نکھل گی ہے اور صلت راوی ثابت ہے اور حق تعالیٰ سے ہے لیکن شیخ جنتی کا یہ کہنا کہ وہ بھول ہے یہ اس کا انہا خیال ہے۔ تم نے اس کا رد کیا ہے ملاحظہ فرمائیں ۲۳۷

شیخ یوسف دوایتہ بیان بن الی جیاش سے مروی ہے اس نے بیان کیا کہ میں نے حسن سے "التحلماں" کے بارے میں سوال کیا اس سے مستحود و حاکر ہے جس میں سوتی اور خیرتے وغیرہ پربتے جاتے ہیں ان پر تحقیق پڑھی جاتی ہے یعنی ذکر الہی کیا ہے حسن نے جواب دیا یہ کام نہ تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ہیروں نے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ہیروں نے کیا ہے لیکن اس کی سند ضعیف ہے۔

دوسرا وجہ یہ طرفتہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے طرفتہ کے خلاف ہے عبد الصفعی عموی نے بیان کیا میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا آپ اپنے دوائیں ماتحت کی الکھوں پر بجان اللہ کے گلبت پر مختار کر دیتے اس حدیث کو الامام ابو القاسم ابن الحمام تسلیم نے دوایتہ کیا۔ فاتح تقدیم نے اس حدیث کو حسن کہا ہے اور امام حاکم ۲۴۰ اور امام زکریٰ ۲۷۱ نے بیان کیا کہ اس حدیث کی سند صحیح ہے جیسا کہ امام زکریٰ نے ذکر کیا ہے جب کہ یہ کیفیت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کے خلاف ہے جب آپ نے بعض ہورتوں سے کہا "تم بجان اللہ لا الہ الا اللہ" اور اس کی تقدیم کا ذکر کر کو تم ہرگز خلقت میں نہ چڑا کہ تم اللہ کی وحدانیت کو فراموش کر جاؤ" ایک دوایتہ میں یہ الفاظ ہیں "رجبت کو فراموش کر جاؤ اور ہاتھوں کی الکھوں کی گردھوں پر شمار کرو ان سے سوال ہو گا اور وہ تائیں گی"۔

یہ حدیث حسن درجہ کی ہے اس کو الامام ابو القاسم اور دیکھ محمد بنین نے اپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے اس حدیث کو امام حاکم اور امام زکریٰ نے صحیح کہا ہے امام نووی اور حافظ ابن حجر عسقلانی نے حسن کہا اور اس حدیث کا حضرت مالک بن انس سے ہموڑی ایک موقف شاہد ہے لیکن وجہ ہے کہ ایک تباعات نے اس حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے اس کا ذکر شیخ حورظیل الغاوی تھی نے "شورق الانوار الجلیل" ۲۲۳ ص میں کیا ہے بدلاً ازاں مجھے علم ہوا کہ حدیث اس سے کہیں فریادہ ضعیف ہے جس کا ہم نے ذکر کیا ہے حدیث کے ضعیف ہوئے کی اصل خواہی محمد بن ہارون بن میمین بن

المنصور الماشی راوی ہے وہ احادیث وضع کیا کرتا تھا آئندہ اور اُن میں اس کا ذکر آئے گا۔ اسی حدیث کی تحقیق میں محمد بن ہارون راوی کے بارے میں تحریر کے مکمل الفاظ تحریر ہو گئے ہیں جو دراصل میرا وہم ہے تحقیق میں "تاریخ خلیب" میں اس کے حالات بیان ہوئے ہیں ان سے میں ثاؤاقف تھا پہنچہ خلیب بغدادیٰ نے محمد بن ہارون کے بارے میں کہا ہے کہ محمد ہارون بن محبی بن ابراہیم بن محبی بن ابی جعفر المنصور کیتی ابواسحاق اور معروف این بریہ کے ساتھ ہے اس کی احادیث میں کثرت کے ساتھ مگر احادیث ہیں نیز امام داراللطینیٰ نے اس کو "لا شنی" قرار دا ہے۔ "تاریخ دمشق" میں این صراحت نے کہا ہے کہ وہ احادیث وضع کرتا تھا بعد ازاں اس کی ایک حدیث ذکر کرنے کے بعد کہا کہ یہ حدیث اس کی موضوع احادیث میں سے ہے نیز خلیب بغدادیٰ نے اس کو تم کہا ہے چنانچہ اس نے اس حدیث کے بعد جس کی جانب اشارہ ۲۲۳ میں کیا ہے کہ ہاشمی این بریہ کے ساتھ معروف ہے، زاہب الہدیت اور وضع کے ساتھ تم ہے اور میں نے یقین کے ساتھ کہا ہے کہ حدیث کا راوی یہ شخص ہے اس لئے کہ اس حدیث کی سند میں محمد بن ہارون بن محبی ہے اور اس میں محمد بن ہارون بن العباس نہیں ہے یہ دونوں الگ الگ راوی ہیں اتفاق ہے کہ ان کا اور ان کے والد کا نام ایک ہے البتہ دونوں کے واوا کے نام میں اختلاف ہے پسلے راوی کے واوا کا نام محبی ہے اور دوسرے راوی کے واوا کا نام العباس ہے اور وہ مستور ہے جب کہ پہلا تم ہے پس حدیث کے وضع ہونے کا شہر اس میں بند ہے لیکن عبد الصمد کا ذمہ اس سے بری ہے اگرچہ راوی ضعیف ہے اور مکر روایات بیان کرتا ہے۔ خیال رہے اس تحقیق پسندانہ تحریر کے لئے میری داعی کاؤشوں کا محور وہ قدم مقالہ ہے جو میں نے اس حدیث پر کلام کرتے ہوئے مرتب کیا تھا (فائدۃ اللہ علی توفیقہ)

اس حدیث پر میں نے جو تحقیق پیش کی ہے اس سے تبلیغ میں نے "التعقب للحدث" (جو شیخ صبغی کی تایف ہے) کے رد میں تحریر کیا تھا۔

اگر اعتراض کیا جائے کہ بعض احادیث میں سنکروں پر تتبع کرنے کا ذکر ہے اور آپ نے ان کے اس فعل کو برقرار رکھا اس لحاظ سے سنکروں کو شمار کرتے ہوئے

تسبیح کرنا یا تسبیح کے دافعوں کو شمار کرتے ہوئے تسبیح کرنا دافعوں برابر ہیں ان میں کچھ فرق نہیں جیسا کہ امام شوکانیؒ نے کہا ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اگر اس کے بارے میں ذکر کردہ احادیث صحیح ہوں جب کہ احادیث صحیح نہیں ہیں اور زیادہ سے زیادہ اس مسئلہ میں دو احادیث پیش کی جاسکتی ہیں جن کو امام سید علیؒ نے اپنے رسالہ میں ذکر کیا ہے، ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم ان احادیث کو بیان کریں اور ان میں جو علل پائی جاتی ہے اس سے مطلع کریں۔

**پہلی حدیث:** سعد بن ابی وقاص سے مروی ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سمعت میں ایک عورت کے ہاتھ کے اس کے آگے کھجور کی گھٹلیاں یا سکر تھے جن پر وہ تسبیح کر رہی تھی آپؐ نے اس سے کہا کہ میں تجھے اس سے آسان یا افضل کام پیتا ہوں آپؐ نے فرمایا "سبحان اللہ عز و جل عن الشَّأْمَاءِ"۔ "کا ورد کو" (الحدیث) اور حدیث کو امام ابو داود ۲۵۳۷، امام ترمذی ۲۴۲۷، امام رورقی ۲۴۲۷ نے "سنہ سعد" میں اور امام الصخراطیؒ نے "الغواص" ۲۴۲۸ اور امام حاکم ۲۴۲۹ نے عمرو بن خارث کے طریق سے روایت کیا ہے کہ سعید بن حلال نے اس کو خوبی سے حدیث بیان کی اس نے عائشہ بنت سعد بن ابی وقاص سے اس نے اپنے والد سے بیان کیا۔ نیز اس حدیث کو امام سید علیؒ نے "المنو" میں "نسائی" اور "ابن ناجہ" کی طرف منسوب کیا ہے نیز امام شوکانیؒ نے اس کی متابعت کی ہے لیکن اس پر وہ اعتراض وارد ہوتے ہیں۔

**پہلا اعتراض:** ابن ناجہ نے اس حدیث کو ذکر نہیں کیا ہے۔

**دوسرा اعتراض:** امام نسائیؒ نے اس حدیث کو "الیوم واللیک" میں روایت کیا ہے مناسب تھا کہ اس حدیث کو تقدیر کیا جاتا۔

امام ترمذیؒ نے حدیث کو حسن قرار دیا جب کہ امام حاکمؒ نے صحیح الائمه کہا۔ امام ذہبیؒ نے اس کی موافقت کی ہے لیکن علیلیؒ کی ہے اس لئے کہ خوب سے راوی مجمل ہے امام ذہبیؒ نے "بیزان" میں کہا ہے کہ خوب سے مسروف نہیں ہے سعید بن ابی حلال اس سے روایت کرنے میں متفرد ہے۔ حافظ ابن حجرؒ نے بھی "التفسیر"

میں اس کو غیر معروف کہا ہے اور سعد بن ابی حلال راوی کے ثقہ ہونے کے باوجود  
الساجی نے امام احمدؓ سے نقل کیا ہے کہ اس کو اختلاط ہو گیا تھا تو ایسے راوی کی  
حدیث کو صحیح یا حسن کیسے کہا جا سکتا ہے؟

دوسری حدیث ہمینہ سے مروی ہے اس نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی  
اللہ علیہ وسلم میرے ہاں تشریف لائے میرے آگے چار ہزار سمجھور کی گشلياں تھیں  
میں ان کو شمار کرتے ہوئے تسبیح کر رہی تھی آپؐ نے فرمایا، اے مجتہد کی بیٹی! یہ کیا  
ہے؟ میں نے جواب دیا، میں ان پر تسبیح کر رہی ہوں آپؐ نے فرمایا، میں جب سے  
تیرے سر پر کھڑا ہوں میں نے تجوہ سے زیادہ بار تسبیح کی ہے۔ میں نے عرض کیا، اے  
اللہ کے رسول! مجھے آپ تعلیم دیں۔ آپؐ نے فرمایا، تو کہہ "سبحان اللہ عز وجل" حلق  
اللہ من شئیہ" (خلوقات کی کنٹتی کے برادر اللہ کی تسبیح بیان کرتی ہوں) اس حدیث کو  
امام ترمذی ۵۵۳ اور ابو بکر الشافعی ۴۸۷ نے "الغواہ" میں اور امام حاکم ۴۵۲  
نے ہاشم بن سعید کے طریق سے اس نے کتابت سے ہو ہمینہ کا لفاظ ہے اس نے صنیہ  
سے یہ حدیث بیان کی اور امام ترمذی نے اس حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے جب کہ  
اس پر تبرہ کیا ہے کہ یہ حدیث غریب ہے ہم اس حدیث کو اس طریق یعنی ہاشم بن  
سعید الکوفی سے ہی جانتے ہیں اس کی سند معروف نہیں ہے نیز اس باب میں ابن  
عباسؓ سے روایت ہے البتہ امام حاکم نے اس حدیث کو صحیح الاستاذ کہا ہے۔ امام ذہبی  
نے اس کی تائید کی ہے اور امام سیوطی نے "المخ" میں اس کی متابعت کی ہے۔  
امام شوکانیؓ اس وجہ سے دھوکے میں آگئے لیکن امام ذہبیؓ سے یہ بات انوکھی ہے  
جب کہ انہوں نے ہاشم بن سعید کا ذکر "میزان" میں کیا ہے اور بیان کیا ہے کہ این  
معینؓ نے اس کو "لیس شئیہ" کہا ہے نیز ابن عدیؓ کا قول ہے کہ جس قدر بھی اس کی  
مزدویات ہیں ان کی متابعت نہیں ہے اور حافظ ابن حجرؓ نے اس کو "التقیریب" میں  
ضعیف کہا ہے اور یہ بات مخفی نہیں ہے کہ ابن حبانؓ کی توثیق کو جرح و تعديل کے  
آگئے کچھ وقت نہیں دستی ہیں۔ میں نے اس کی تحقیق کا تفصیل کے ساتھ اس  
مقالہ میں ذکر کیا ہے جو الشیخ جبیشیؓ کے رد ۴۵۳ میں ہے اسی لئے حافظ ابن حجرؓ نے

کنانہ کے بارے میں اس کی توشنق کا کچھ اقتدار نہیں کیا ہے بلکہ "تقریب" میں اشارہ کیا ہے کہ وہ لین الحدیث ہے اور امام زہی نے "الكافش" میں توشنق مذکور کو ضعیف قرار دوا ہے جو اس کے لفظ "وثق" کے ساتھ ہے۔ ان دونوں احادیث کے ضعف پر یہ قرینہ دال ہے کہ یہ واقعہ ابن عباس سے مردی ہے لیکن اس میں سکلوں کا ذکر نہیں ہے اس کے الفاظ ملاحظہ فرمائیں:

جو یہ ہے مردی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اس کے پاس سے صحیح سوریہ نماز سے فراغت کے بعد باہر نکلے جب کہ وہ اپنی نماز کی جگہ میں تھی۔ آپ نہاش کے بعد واپس گرفروٹے تو وہ ابھی بیٹھی ہوئی تھی۔ آپ نے اس سے دریافت کیا، بھلا تو اس حالت میں رہی ہے جس حالت پر میں تجھے چھوڑ کر گیا تھا؟ اس نے اثبات میں جواب دیا اس پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، میں نے تمہے پاس سے جانے کے بعد چار کلمات تھیں بار کے ہیں اگر ان کا وزن ان کلمات سے کیا جائے جو شروع دن سے تو نہ کئے ہیں تو ان پر بھاری ہوں گے وہ کلمات یہ ہیں۔

**"سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ عَنِّدَ خَلْقِهِ وَرَبُّهَا نَفْسِيْهِ وَزَنْتَهُ هُرْبِهِ وَمِنْدَادَ كَلْتَاتِهِ"**

(ترجمہ) اللہ پاک ہے میں اس کی تعریف بیان کرتا ہوں جس قدر اس کی

حقوق ہے جس قدر اس کی رضامندی ہے جس قدر اس کے عرش کا وزن

ہے جس قدر اس کے کلمات کی سیاہی ہے۔

اس حدیث کو امام مسلم ۳۵۳ اور امام ترمذی ۳۵۵ نے روایت کیا ہے۔

امام ترمذی نے اس حدیث کو صحیح قرار دوا ہے نیز اس کو این ماجہ ۳۵۶ اور احمد

۳۵۷ نے روایت کیا ہے۔ اس صحیح حدیث سے دو باتیں معلوم ہوتی ہیں۔

پہلی بات: صاحب واقعہ جو یہ ہے صنیفہ نہیں ہے جیسا کہ دوسری حدیث

میں صنیفہ کا ذکر ہے۔

دوسری بات: اس واقعہ میں سکلوں کے ذکر سے انکار کیا جاتا ہے اس کی تائید عبد اللہ بن مسعود کے انکار سے واضح ہے کہ جب انہوں نے لوگوں کو دیکھا کہ وہ سکلوں پر تسبیح کرنے ہے ہیں۔ یہ واقعہ عبد اللہ بن مسعود سے تعدد طرق کے ساتھ وارد ہے ان میں سے ایک کا ذکر پہلے ہو چکا ہے لیکن شیخ جبشی نے اس طریق کو تسلیم

کرنے سے انکار کیا ہے میں نے ان میں سے ایک طریق کو صحیح سند کے ساتھ ذکر کر کے اس کا رد کیا ہے ۵۸۔ اگر سنکروں پر تسبیح کرنے کا عمل ہوتا اور آپ نے اسے برقرار رکھا ہوتا تو این مسودہ جیسے شخص پر یہ عمل ممکن نہ رہتا پھر عبد اللہ بن مسود کے مدرسے سے فراغت حاصل کرنے والے ابراہیم نفعیٰ کوئی جیسے فقیرہ اس عمل کا انکار نہ کرتے حالانکہ این مسودہ اپنی بیٹی کو منع کرتے ہیں کہ وہ تسبیح کے دافوں کو پڑونے کے لئے دھاگوں کے تیار کرنے پر ہرگز مدد نہ کرے۔ اس واقعہ کو این ابی ہبیہؓ نے "صف" ۵۹ میں چیز سند کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

اس حوالہ سے اور اس سے مقابل کی بحث سے شیخ جبشی کے مسلک کا رد ہو رہا ہے شیخ جبشی کا یہ خیال درست نہیں کہ مجھ سے پہلے تسبیح پر ذکر کرنے کا انکار کسی امل علم سے ہابت نہیں تردید ملاحظہ فرمائیں۔ ۶۰

**ایک اعتراض اور اس کا جواب:** بعض لوگ کہتے ہیں کہ الکلیوں پر شمار کرنا (جیسا کہ حدیث سے ثابت ہے) اس صورت میں کافی کرتے ہوئے لفظی لگ جاتی ہے یا کافی مکن نہیں رہتی جب کہ کافی زیادہ ہو۔ اس کا جواب نہایت واضح ہے دراصل یہ ایسا اٹکال ہے جو دوسری بدعت کا پیدا کرده ہے اور وہ بدعت یہ ہے کہ اللہ کا ذکر اسی محصور کافی سے کیا جائے جس کا تین شارح سے ثابت نہیں ہے۔ دراصل تسبیح کے دافوں پر ذکر کرنے کی بدعت کو ایسی ہی بدعت نے جنم دیا ہے خیال کیجھ کر سنت میں ذکر وغیرہ کے سلسلہ میں زیادہ سے زیادہ کافی سو کے عدد تک کی ہے اور سو کی کافی کو آسانی کے ساتھ الکلیوں پر شمار کیا جا سکتا ہے بشرطیکہ اس کی عادت ہو اگر تسبیح کے دافوں پر ذکر کرنا صرف ایک ہی برائی ہوتی کہ اس سے الکلیوں پر شمار کرنے کی سنت ختم ہو کر رہ گئی ہے یا قریب الاختام ہے (جب کہ ان کا اتفاق ہے کہ الکلیوں پر شمار کرنا افضل ہے) تو اس کے لئے یہ کافی تھا لیکن یہ بات دیکھنے میں آتی ہے کہ کوئی شیخ الکلیوں پر تسبیح کر رہا ہو۔ پھر ہم دیکھتے ہیں کہ جو لوگ اس بدعت میں جلا ہو چکے ہیں وہ عجیب انداز اختیار کرتے ہیں آپ نے ملاحظہ کیا ہوا کہ بعض اصحاب طریقت جو تصوف کے کسی ایک شرب کے حاوی ہیں وہ اپنی گروہ میں تسبیح ڈال کر رکھتے ہیں اور کچھ ایسے لوگ بھی دیکھنے میں آتے ہیں جو آپ سے باقی بھی کر

رہے ہوتے ہیں آپ کی پاتوں کو سن بھی رہے ہوتے ہیں اور تسبیح کے دانوں کو بھی حرکت دیتے رہتے ہیں اور چند دنوں کی بات ہے کہ میں نے ایک شخص کو موڑ سائیکل پر دیکھا کہ وہ ایسی گھنول میں موڑ سائیکل چلا رہا ہے جہاں ازوہام ہے اور اس کے ایک ہاتھ میں تسبیح ہے وراسمل ایسے لوگ اس قسم کا مظاہرہ کرنے سے لوگوں کو باور کرتے ہیں کہ وہ آنکھ جھکنے کے بعد رسمی اللہ کے ذکر سے غافل نہیں رہتے یہ ایسی بدعت ہے کہ اکثر اوقات یہ بدعت ایک فرض کو ضائع کرنے کا سبب بن جاتی ہے چنانچہ یہ واقعہ متعدد بار میرے ساتھ پیش آیا (اور دوسرے لوگوں کو بھی پیش آتا ہو گا) کہ میں ایسے لوگوں کو جب سلام کرتا ہوں تو وہ تسبیح کے اشارے کے ساتھ مجھے جواب دیتے ہیں زبان سے سلام کا جواب نہیں دیتے اگر خور کیا جائے تو اس بدعت کے مفاسد بے شمار ہیں ایک شاعر نے خوب کہا ہے۔

**وَكُلُّ خَيْرٍ فِي إِيمَانِ مَنْ سَلَّفَ وَكُلُّ شَرٍّ لِمَنِ اهْتَدَ إِلَيْهِ مَنْ خَفَّ**

سلف کی ایمان میں ہر قسم کی خیر ہے اور ناقص لوگوں کی بدعتات میں ہر قسم کا شر ہے۔ تیری حدیث: نیز مجھے ایک تیری حدیث سے بھی واسطہ پڑا جو ابو ہریرہؓ سے مرفوع مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نکلوں پر تسبیح کرتے تھے لیکن اس کی سند غایت درجہ ضعیف ہے نیز اس مسئلہ میں امام مالکؓ سے موضوع احادیث روایت کرنے والے روایت بھی موجود ہیں اس کا ذکر دوسرے ہزار کے آغاز میں آئے گا۔ (انشاء اللہ)

**۸ - كُلُّكُمْ أَفْضَلُ مِنْهُ.**

تم سب اس سے افضل ہو۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، محدث کی کتابوں میں مجھے یہ حدیث نہیں مل سکی البتہ ابن قتبۃؓ نے اس حدیث کو ”عيون الاخبار“ میں ضعیف سند کے ساتھ ذکر کیا ہے اس نے بیان کیا ۶۷۱م۔ کہ مجھے محمد بن عبید نے حدیث بیان کی اس نے معادیہ بن عمر سے اس نے ابو الحجاج سے اس نے خالد حذاء سے اس نے ابو قلبہ سے اس نے

سلم بن یمار سے کہ اشعر قبیلہ کے کچھ رفقاء ایک سفر میں تھے جب وہ آئے تو انہوں نے کہا اے اللہ کے رسول! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی شخص فلاں سے افضل نہیں ہے وہ دن بھر روزے سے رہتا ہے جب ہم (کسی مجھے آرام کے لئے) اترتے ہیں تو وہ سفر پر روانہ ہونے تک نماز پڑھتا رہتا ہے آپ نے ان سے دریافت کیا کہ اس کے کام کون سر انجام دیتا اور محنت کرتا ہے؟ انہوں نے جواب دیا ہم کرتے ہیں (اس پر) آپ نے فرمایا، تم سب اس سے افضل ہو۔

اس حدیث کی سند ضعیف ہے اس کے تمام روایات ثقہ ہیں البتہ روایت مرسل ہے اس لئے کہ مسلم بن یمار بصری اموی تابعی ہے اور اس کے حالات میں مذکور ہے کہ وہ اکثر طور پر ابوالاشعت صنعاوی اور ابوقلاب سے روایت کرتا ہے اور اس کی یہ حدیث ابوقلاب سے ہے اسی دنوں کی وفات سن ۶۰۰ھ کے چند سال بعد ہوئی ہے جب کہ ابوقلاب راوی مدرس ہے۔ امام ذہبی نے "میزان" میں اس کے حالات بیان کرتے ہوئے ذکر کیا ہے کہ ابوقلاب مشور امام اور ثقہ عالم ہیں، ان کا شمار تابعین میں ہوتا ہے البتہ مدرس ہیں۔ جن سے ان کی ملاقات ہے اور جن سے ان کی ملاقات نہیں ہے ان سے بھی روایت کرتے ہیں اس کے پاس کچھ مجموعے تھے جن سے وہ بیان کرتا اور تدیس کرتا تھا اسی لئے حافظ بہان الدین عجمی حلبی نے اپنے رسالہ "التبعین لاصناء المدلسين" ۳۲۳ میں اس کا ذکر کیا ہے اور حافظ ابن حجر نے بھی "طبقات الدلسین" ۳۶۳ میں اس کا ذکر کیا ہے نیز امام ذہبی اور علائی نے اس کو مدرس کہا ہے پس اگر یہ حدیث ارسال سے محفوظ ہے تو ابوقلاب کے "صیغہ عن" روایت کرنے سے تو محفوظ نہیں ہے بحال ضعیف ہے اور اس حدیث سے انس کی حدیث مستغتی کر دیتی ہے انہوں نے بیان کیا کہ ہم ایک سفر میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی رفاقت میں تھے ہم میں کچھ لوگ روزہ دار تھے اور بعض کا روزہ نہیں تھا، دن گرم تھا، ہم ایک مقام پر اترے ہم میں اکثر ساتھی ہے چاؤروں کے ساتھ سایہ کیا اور کچھ ایسے ساتھی بھی تھے جو صرف ہاتھ کے ساتھ سورج کی گری سے بچاؤ حاصل کر رہے تھے (راوی کا بیان ہے) روزے دار تو (آرام کے لئے) دراز ہو گئے اور جو روزے سے نہیں تھے وہ کھڑے ہو گئے انہوں نے خیبے لگائے اور جاؤروں کو پانی پلایا

(اس پر) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جو لوگ روزہ سے نہیں ہیں انہوں نے آج ٹوپ حاصل کر لیا ہے۔ ۳۶۲

۸۵ - يُقْتَلُ عِنْدَ كَنْزِكُمْ ثَلَاثَةٌ؛ كُلُّهُمْ إِنْ خَلِيفَةٌ، ثُمَّ لَا يَصِيرُ إِلَى وَاجِدٍ مِنْهُمْ، ثُمَّ تَطْلُعُ الرَّأْيَاتُ السُّودُ مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ، فَيَقْتُلُونَكُمْ قَتْلًا لَمْ يَقْتُلُهُ قَوْمٌ، ثُمَّ ذَكَرَ شَيْئًا لَا أَحْفَظُهُ، فَقَالَ: فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ، فَهَبِّعُوهُ، وَلَوْ حَبِّوْا عَلَى الْفَلْجِ، فَإِنَّهُ خَلِيفَةُ اللَّهِ الْمَهْدِيُّ. وَفِي رِوَايَةٍ: إِذَا رَأَيْتُمُ الرَّأْيَاتِ السُّودَ حَرَجْتُ مِنْ رَقِبِهِ خُرَاسَانَ؛ فَأَتُوْهَا، وَلَوْ حَبِّوْا... الخ.

تمہارے خزانے کے باعث تین انسان قتل ہوں گے وہ تینوں خلیفہ کے بیٹے ہوں گے پھر ان میں سے کسی کو کچھ نہ طے کا بعد ازاں مشرق کی جانب سے سیاہ جہنڈے نمودار ہوں گے وہ تمہیں ایسے قتل کریں گے کہ اس قسم کا قتل کسی قوم نے نہ کیا ہوا کا بعد ازاں اس نے کسی بات کا ذکر کیا مجھے وہ بات یاد نہیں ہے اور کہا جب تم اس کو دیکھو تو اس کی بیعت کو اگرچہ برف پر کیوں نہ بیٹھنا پڑے وہ اللہ کا خلیفہ مددی ہے دوسری روایت میں ہے جب تم سیاہ رنگ کے جہنڈوں کو دیکھو کہ وہ خراسان کی طرف سے نمودار ہوئے ہیں تو ان جہنڈوں کے پاس پچھو اگرچہ تمہیں خود کو گھینٹنا پڑے۔

**تحقیق:** یہ حدیث مکر ہے، اس حدیث کو ابن ماجہ ۳۶۵ اور امام حاکم ۳۶۲ نے خالد حذاء کے طریق سے اس نے ابو قلابہ سے اس نے ابو اسماء سے اس نے ثوبان سے پہلی روایت کی مثل بیان کیا تیری اس کو امام احمد ۳۶۷ نے علی بن زید اور امام حاکم ۳۶۸ نے خالد حذاء سے اس نے ابو قلابہ سے اس حدیث کو بیان کیا لیکن علی بن زید بن جدعان نے اپنی سند میں ابو اسماء کا ذکر نہیں کیا ہے دراصل یہ اس کا

وہم ہے نیز اس حدیث کو اس کے طریق سے ابن جوزی "الاحادیث الواحیدہ" میں ذکر کیا ہے جس طرح حافظ ابن حجر کی کتاب "القول السدیف فی الذب عن المسند" ۳۷۹ میں ہے اس نے بیان کیا ہے کہ علی بن زید راوی میں ضعف ہے۔ اس کی بنا پر امام مناویؒ نے اس حدیث کو معلول قرار دیا ہے اس نے بیان کیا ہے کہ "میران" میں امام احمدؓ اور اس کے علاوہ دیگر محدثین سے اس کا ضعیف ہونا منقول ہے نیز امام ذہبیؒ کا قول ہے کہ میں اس حدیث کو منکر خیال کرتا ہوں نیز ابن جوزیؒ نے اس حدیث کو "الموضوعات" میں داخل کیا ہے لیکن ابن حجرؒ کا قول ہے کہ ابن جوزیؒ نے صحیح نہیں کیا جب کہ روایۃ میں سے کوئی بھی تہم با کذب نہیں ہے۔  
میں کہتا ہوں : اس کلام میں کچھ غلطیاں ہیں جن پر متذکر کرنا ضروری ہے۔

**پہلی غلطی :** ابن جدعان کے بارے میں وہم کہا کہ وہ متفرد ہے اس وجہ سے حدیث کو معلول قرار دیا درست نہیں ہے اس لئے کہ "متدرک حاکم" اور "ابن ماجہ" میں اس کی متابعت خالد حذاء نے کی ہے جیسا کہ اس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے اور خالد حذاء ثقة صحیحین کے روایۃ سے ہے۔

**دوسری غلطی :** نیز یہ وہم کہا کہ ابن جوزیؒ نے اس حدیث کو ابن جدعان کے طریق سے بیان کیا ہے جب کہ یہ بات درست نہیں ہے اس لئے کہ اس نے اس حدیث کو عمرو بن قیس کے طریق سے بیان کیا ہے اس نے حسن سے اس نے ابو عییدہ سے اس نے عبداللہ بن مسعود سے مرفوع بیان کیا جیسا کہ ثوبان سے دوسری روایت ہے بعد ازاں ابن جوزیؒ نے کہا ہے کہ اس حدیث کا کچھ اصل نہیں ہے عمرو بن قیس لا شیئی ہے اس نے حسن سے نہیں سنा اور نہ ہی حسن نے ابو عییدہ سے سنائے ہے۔

میں کہتا ہوں : ابو عییدہ نے بھی اپنے والد ایں مسعود سے حسین سنائے۔ امام سیوطیؒ نے "اللائل" ۲۷۴ میں ابن ثوبان کی حدیث کے ساتھ اس کا تعاقب کیا ہے نیز اس نے "الزروانک" ۱۷۳ میں کہا ہے کہ اس کی سند صحیح ہے اور اس کے روایۃ ثقة ہیں اور امام حاکمؓ کا قول ہے کہ حدیث شیعین کی شرط پر صحیح ہے نیز امام ذہبیؒ نے اس کی

موافقت کی ہے باوجود اس بات کے وہ "میران" میں کہتے ہیں کہ میں اس حدیث کو منکر خیال کرتا ہوں جیسا کہ پہلے اس کا ذکر گزر چکا ہے اور اسی بات درست ہے لیکن جس شخص نے اس حدیث کو صحیح قرار دا ہے وہ اس کی علت سے غافل ہے اور علت یہ ہے کہ ابو قلاب رادی جو ملتمن سے ہے، اس نے "عن" کے ساتھ حدیث بیان کی ہے جیسا کہ اس سے قبل والی حدیث کی بحث میں امام ذہبی اور دیگر محدثین سے اس کا نقل کرنا پہلے گزر چکا ہے۔ البتہ حدیث محتی کے لفاظ سے صحیح ہے یہ جملہ کہ "اس میں اللہ کا خلیفہ مددی ہے" اس جملہ کو ابن حجر <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے ملتمر کے طریق سے اس نے ابن مسعود سے ثوبان کی دوسری روایت کی طرح مرفوع بیان کیا ہے اس کی سند حسن ہے جب کہ اس میں "خلیفۃ اللہ" کے الفاظ نہیں ہیں ان الفاظ کا کوئی طریق ثابت نہیں ہے اور نہ کوئی طریق اس صلاحیت کا مالک ہے کہ اس کو اس کا شاہد کما جائے پس یہ جملہ منکر ہے جیسا کہ امام ذہبی کا پہلا کلام اس کا قائدہ بنتا ہے اور اس کے مکر ہونے کی وجہ بھی ہے کہ شریعت میں ہرگز جائز نہیں ہے کہ کسی شخص کے بارے میں کما جائے کہ فلاں اللہ کا خلیفہ ہے اس لئے کہ اس کے اس جملہ میں ایسے لفظ اور بعزم ولاما ہے جو اللہ کی شان کے مناسب نہیں ہے چنانچہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے فتاویٰ <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> میں لاما ہے کہ کچھ مظلوم تم کے لوگوں کا خیال ہے جن میں ابن عبی پیش نہیں ہے کہ خلیفہ سے مقصود اللہ کا خلیفہ ہے جیسے اللہ کا نائب کما جاتا ہے جب کہ اللہ کے لئے اس کا خلیفہ بناتا جائز نہیں لیکن وجہ ہے کہ جب صحابہ کرام نے ابو بکر <sup>رض</sup> کو خلیفہ اللہ کما تو ابو بکر نے جواب دیا کہ میں اللہ کا خلیفہ نہیں ہوں البتہ اللہ کے رسول کا خلیفہ ہوں مجھے لیکن اعواز بس کرتا ہے <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> البتہ اللہ پاک اپنے غیر کا خلیفہ ہے۔

نی ملی اللہ طیبہ وسلم کا فرمان ہے (اے اللہ!) "تو سر کا رفق ہے اور الہ (رعیال) کا خلیفہ ہے۔ اے اللہ! ہمارے سر میں ہمارا رفق ہمارہ اور ہمارے الہ میں ہمارا خلیفہ ہمارہ" <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup>

اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ زندہ، حاضر، محافظ، قائم دائم، مگر ان، حفافت فرمائے والا اور دونوں جهانوں سے مستثنی ہے اس کا کوئی شریک اور اس کو کوئی مدد

بہنچائے والا نہیں اور اس کے ہاں اس کی اجازت کے بغیر کوئی شخص سفارش نہیں کر سکتا اور خلیفہ کا تصور یہ ہے کہ خلیفہ اس وقت ہوتا ہے جب کہ وہ ذات جس کا وہ خلیفہ ہے فوت ہو جائے یا غائب ہو جائے اور خلیفہ اس کی ضرورت ہو اور خلیفہ کی وجہ تسلیم یہ ہے کہ وہ میدان جگ سے بچپنے رہتا ہے اور وہ فوج کے قائد کا خلیفہ ہے۔ لیکن یہ سب محالی اللہ تعالیٰ کے حق میں پورا نہیں اترتے۔ اللہ پاک کی ذات ان سب سے منزہ ہے اللہ پاک تو زندہ حاضر ہے اس پر کبھی سوت طاری نہ ہوگی اور نہ وہ کبھی غیر حاضر ہو گا اور کوئی بھی اس کا خلیفہ نہیں ہے نہ کوئی اس کا قائم مقام ہے۔ اللہ پاک کی ذات کا کوئی برادر نہیں ہے نہ اس کا کوئی مش ہے لہجے جو شخص کسی کو اللہ کا خلیفہ بتاتا ہے وہ اللہ کے ساتھ شرک کرنے والا ہے۔

### ۸۶ - الطَّاغُونَ وَخُرُّ الْحَوَانِكُمْ مِنَ الْجِنِّ

طاعون کی دبا تمارے "جن" بجا یوں کی طرف سے ایک گرفت ہے۔

**تحقیق:** اس حدیث کا ان الفاظ کے ساتھ کچھ اصل نہیں ہے، اگرچہ ابن الاشر نے اس حدیث کو "تمہاری" میں "وخر" کے مادہ میں صرویٰ کے لفظ قدم پر چلتے ہوئے ذکر کیا ہے حافظ ابن حجر نے فتح الباری ۲۷۵ میں ذکر کیا ہے کہ میں نے طویل موثر جتو کے باوجود مسند احادیث کے کسی طریق میں بلکہ کتب مشورہ اور اجزاء منشورہ میں ان الفاظ کے ساتھ اس حدیث کو نہیں پایا ہے جب کہ بعض محدثین نے اس حدیث کی نسبت "مسند احمد" اور "طبرانی" اور ابن ابی الدنيا کی کتاب "اللواعین" کی جانب کی ہے لیکن ان کتابوں میں سے کسی کتاب میں اس حدیث کا وجود نہیں ہے۔ میں کہتا ہوں: یہ حدیث مسند احمد ۳۷۶، مجمع الصیف طبرانی ۲۷۴ اور متدرک حاکم ۲۸۷ میں ابو موسیٰ الشعراًی سے متعدد طرق کے ساتھ ان الفاظ کے ساتھ مرفوع مروی ہے کہ "طاعون تمارے دشمن "جتوں" کی جانب سے ایک گرفت ہے" امام حاکم نے اس حدیث کو مسلم کی شرط پر صحیح کہا ہے اور امام ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے۔

میں کہتا ہوں: یہ حدیث صحیح ہے لیکن مسلم کی شرط پر نہیں ہے اس لئے کہ

اس حدیث کی سند میں امام حاکم اور امام احمد کے نزدیک بعض طرق میں ابو ملح راوی ہے اس کا نام سعین بن سليم ہے اور وہ ثقہ ہے جب کہ وہ مسلم کے راویوں میں سے نہیں ہے لیکن امام احمد کے ہاں اس حدیث کا ایک دوسرا طریق صحیح سند کے ساتھ ذکور ہے نیز حافظ ابن حجر نے اس کو صحیح کیا ہے لہس "وَخُرُّ أَهْدَى تِكْنُمْ" کے الفاظ تو حدیث میں محفوظ ہیں جب کہ "إِخْوَانُ الْكُفُونْ" کے الفاظ دوسری حدیث میں ہیں۔ ارشاد نبوی ہے کہ تم ہذی اور گوبر کے ساتھ استغاثہ کرو اس لئے کہ وہ دونوں تمارے "جن" بھائیوں کی خوراک ہیں۔

یہ حدیث مسلم اور دیگر کتابوں میں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں "تل الاوطار" کا مطالعہ فرمائیں ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بعض روایات کی طرف سے اس کا اول کے ساتھ اختلاط ہو گیا ہے چنانچہ امام سیوطی "الحاوی" میں ذکر کرتے ہیں کہ ہذی کے ذکر والی حدیث میں جنوں کو ایمان کے لحاظ سے بھائی کما گیا ہے ظاہر ہے کہ دینی اخوت اتحاد فی الجنس کو مستلزم نہیں ہے چنانچہ حافظ ابن حجر نے اپنی عمودہ کتاب "بذل الماعون فی فضل الطائعون" میں اس حدیث کے طرق کی وضاحت کرتے ہوئے کہا کہ اس حدیث میں "إِخْوَانُ الْكُفُونْ" کے الفاظ نہیں ہیں۔ طویل بحث کی ہے۔

#### ۸۷ - إِذَا صَيَّدَ الْخَطِيبُ الْمُنْبَرَ؛ فَلَا صَلَاةَ، وَلَا كَلَامَ.

جب خطیب منبر پر چلا جائے تو پھر نماز ہے نہ غنچکو کرتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث باطل ہے، یہ حدیث ان الفاظ کے ساتھ عوام کی زبانوں پر مشہور ہے اور عام طور پر اس مضمون کا کتبہ منبر کے قریب لکھا کیا ہوتا ہے جب کہ اس کا کچھ اصل نہیں ہے البتہ "طبرانی کبیر" میں ابن عمرؓ سے مرفع روایت ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے کہ جب تم میں سے کوئی شخص مسجد میں داخل ہو اور امام منبر پر ہو تو پھر نہ نماز ادا کی جائے نہ کلام کیا جائے جب تک کہ امام فارغ نہ ہو جائے اس حدیث میں ایوب بن نیک ہے۔ "المرج و التدخل" ۸۰ میں ابن ابی حاتمؓ کا قول ہے کہ میں نے اپنے والد سے اس حدیث کے بارے میں سنا ہے وہ اس حدیث کو ضعیف کہتے تھے۔ میں نے ابو زرعة سے ناہ فرمائے تھے کہ میں ایوب بن نیک سے

حدیث بیان نہیں کرتا ہوں اور نہ عی ہم پر اس کی حدیث بیان کی گئی ہے یہ راوی مکفر المحدث ہے۔ "جمع الزوائد" ۸۸۷ میں امام یعنی کا قول ہے کہ یہ راوی حتروک ہے محدثین کی ایک جماعت نے اس کو ضعیف کہا ہے اسی لئے ماذقاً ابن حجرؓ نے "فتح الباری" ۳۸۲ میں اس حدیث کو ضعیف کہا ہے نیز امام یعنی نے اس حدیث کو "سنن" ۳۸۳ میں ابو ہریرہؓ سے ان الفاظ کے ساتھ مرفوع بیان کیا ہے کہ "بعد کے دن امام کا نماز کی جماعت کرانے کے لئے لکھا کلام کرنے کو روک دیتا ہے۔

نیز اس نے کہا کہ اس حدیث کو مرفوع بیان کرنا فاحش خطا ہے جب کہ یہ سید بن فیض کا کلام ہے نیز امام زملکیؓ نے "نصب الزاید" ۳۸۳ میں اس کا ذکر کیا ہے۔

میں نے اس حدیث کو باطل کہا ہے اس لئے کہ جہاں حدیث کی سند میں ضعف ہے وہاں یہ حدیث درج ذیل دو صحیح احادیث کے خلاف بھی ہے۔

پہلی حدیث: ارشاد نبویؐ ہے کہ "جب تم میں سے کوئی شخص جمعہ کے روز مسجد میں آئے اور امام (گھر سے) نکل چکا ہو تو وہ دو رکعت سنت ادا کرے۔" اس حدیث کو امام بخاریؐ اور امام مسلمؓ جابرؓ سے صحیح میں لائے ہیں نیز جابرؓ کی دوسری روایت میں ہے اس نے بیان کیا کہ سلیک غلطانی آیا جب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ ارشاد فرا رہے تھے آپؐ نے اس کو حکم دیا اے سلیک! ائمہ دو رکعت (سنن) ادا کیجئے اور ان میں، تخفیف کا خیال رکھئے بعد ازاں آپؐ نے فرمایا، جب تم میں سے کوئی شخص جمعہ کی نماز کے لئے نکلے اور امام خطبہ دے رہا ہو تو وہ تخفیف کے ساتھ دو رکعت (سنن) ادا کرے۔ اس حدیث کو مسلم ۸۵۷ میں اور دیگر محدثین نے اپنی تاییفات میں ذکر کیا ہے۔

دوسری حدیث: ارشاد نبویؐ ہے کہ "جب آپؐ اپنے کسی ساتھی کو جمعہ کے روز جب امام خطبہ دینے میں مصروف ہو (یہ) کہیں کہ آپؐ غاموش ہو جائیں تو آپؐ نے لفوا کام کیا۔" ۳۸۶

پس پہلی حدیث واضح طور پر تأکید کرتی ہے کہ امام کے نکلنے کے بعد دو رکعت سنت ادا کی جائے جب کہ باب میں ذکر کردہ حدیث دونوں سے روک رہی ہے۔ پس

اس سے بڑی جالٹ اور کیا ہو سکتی ہے کہ بعض خطیب حضرات جب مسجد میں آتے ہیں تو دو رکعت سنت ادا کرنے سے روکتے ہیں ان کا دو رکعت ادا کرنے سے روکنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کے خلاف ہے اور مجھے خطرہ لاحق ہے کہ کہیں اس حکم کا خطیب اللہ پاک کے اس قول کی وعید کی زد میں نہ آجائے ارشاد ربانی

جستہ

اَرْهَمْتَ الَّذِي تَنْهَىٰ عَنْهَا إِذَا صَلَّى ۚ ۷۸۷

بھلا! اس شخص کے بارے میں بتائیں جو اللہ کے بندہ کو اللہ کی نماز ادا کرنے سے روکتا ہے۔

نیز ارشاد ربانی ہے:

فَلَمَّا هُنُّوا الَّذِينَ يَخْالِفُونَ هُنْ أَمْرَهُ أَنْ تُصِيبُهُمْ نُنْتَهُ أَوْ يُعَذِّبُهُمْ عَذَابَ الْجَهَنَّمِ ۖ ۸۸۷

”ان لوگوں کو خوفزدہ رہنا چاہئے جو اللہ کی مخالفت کرتے ہیں کہیں ان لو

فَنَهْرٌ يَا دَرْدَنٌ عَذَابٌ أَنْتِ لَيْتَ مِنْ نَهْرٍ لَّهٗ“

ایسی نئے امام نووی فرمائے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نفس سرزع ہے جس میں تاویل کی ہرگز ممکن نہیں ہے اور میں ہرگز حلیم نہیں کرتا کہ ایک عالم وین تک ارشاد نبوی ممکن جائے اور وہ اس کی سخت کامی ہائل ہو پھر اس کی مخالفت کرے اور دوسری حدیث کا مضمون کہ جب امام خطبہ دے رہا ہو اس وقت کلام کرنا منوع نہیں ہے اور خلافت مقاروقی کے عمد میں اس پر عمل ثابت ہے چنانچہ خطبہ میں ابو مالک بیان کرتے ہیں کہ صحابہ کرام عز کے منبر پر بیٹھنے کے وقت بھی باشیں کرتے رہتے تھے البتہ جب مذاقن اذان کرنے سے خاموش ہو جاتا اور حضرت عز خطبہ دینے کے لئے کفر ہوتے تو دونوں خطبیوں کے اختتام تک کوئی شخص بات نہیں کرتا تھا اس واقعہ کو امام مالک ”مؤطرا“ ۳۸۹ میں اور طحاوی ۴۰۵ میں اور ابن الجائم ”الحل“ میں جب کہ پسلے دوں مولفین کی بیان کردہ روایت کی مدد ممکن ہے میں اس حدیث سے ثابت ہوا کہ امام کا کلام کرنا سامنیں کو کلام کرنے سے روکتا ہے امام کا منبر پر بیٹھنا کلام کرنے سے روکا دیتی نہیں ہے اور امام کا منبر پر تشریف لانا ”تحیۃ المسجد“ سے نہیں روکتا ہیں باب کی حدیث کا باطل ہونا واضح ہو گیا ہے۔

(وَاللَّهُ تَعَالَى حَوَّلَ الْمَادِيَ لِلصَّوَابِ)

## ٨٨ - النَّرْجُعُ إِلَى زَارِعٍ، وَإِنْ كَانَ غَاصِبًا.

کمیت کا شکار کی ہے اگرچہ اس نے زمین پر غاصبانہ قبضہ کیا ہو۔

**تحقیق:** یہ حدیث باطل ہے، اس کا کچھ اصل نہیں ہے۔ "سل اللام" ۳۹۷ میں امام مغالیؑ کا قول ہے کہ اس حدیث کی حدیث لے دکر نہیں کیا "المدار" کے مخالف کا قول ہے کہ میں نے اس حدیث کی تفییض کی ہے لیکن مجھے نہیں مل سکی۔ شارح نے اس حدیث کو ذکر کیا لیکن کس حدیث نے اس کو اپنی تایف میں ذکر کیا ہے یہ نہیں بتایا نیز "سل الاوطار" ۳۹۸ میں امام شوکانیؑ کا قول ہے کہ مجھے اس حدیث پر اطلاع نہیں مل سکی لہذا حدیث پر غور و فکر جاری رکھا جائے۔ میں کہتا ہوں: میں نے اس حدیث کی پڑتال کی ہے لیکن مجھے نہیں ملی جب کہ یہ حدیث ان احادیث کے مخالف ہے جو اس مسئلہ میں ثابت ہیں۔

**پہلی حدیث:** "جس شخص نے بے آباد زمین کو آباد کیا وہ زمین اس کی ہے کسی خالم کا اس پر کچھ حق نہیں ہے"

اس حدیث کو ابو داؤد ۳۹۵ میں نے صحیح سند کے ساتھ سید بن زید رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے اور ترمذی ۴۹۵ میں نے اس کو حسن کہا ہے "نمایہ" میں اس کے مخالف نے "ولیس لعرق ظالم حق" کا مفہوم واضح کرتے ہوئے ذکر کیا ہے کہ "ایک شخص اسی زمین کا قصداً کرتا ہے جس کو اس سے پہلے کسی دوسرے شخص نے آباد کیا ہے یہ شخص (جو قصداً کرنے والا ہے) اس میں غاصبانہ طور پر درخت لگاتا ہے تاکہ اس ذریعہ سے وہ زمین پر قابض ہو جائے" خیال رہے لفظ "عرق" "غمین" کے ساتھ پڑھا جائے اس کا مضاف محفوظ ہے اس کا اصل "الذی عرق خالماً" تھا بعد ازاں مضاف کو حذف کر دیا گیا اور "عرق" کو ہی بذاتہ خالم ہا دیا گیا اور اس کو اس کے صاحب کے ساتھ ملا دیا گیا یا لفظ "خالم" "صاحب العرق" کی صفت ہے اور اگر "عرق" کو مضاف پڑھا جائے تو اس صورت میں "صاحب عرق خالماً" ہو گا اور اس کو

حق کے ساتھ طایا گیا ہے لفظ "حق" دراصل درست کی رُج کو کہتے ہیں۔  
میں کہتا ہوں : حدیث کا ظاہر دلالت کر رہا ہے کہ زمین پر اس کا کچھ حق نہیں  
ہے اور یہ بھی احتمال ہے کہ حق سے مراد مطلق حق ہونہ زمین پر اور نہ کمیت پر۔  
اس کی تائید بعد میں ذکر ہونے والی حدیث سے ہو رہی ہے۔

**دوسری حدیث :** "جس شخص نے کسی قوم کی زمین میں ان کی اجازت کے بغیر  
کاشت کی اس کا کمیت میں کچھ حصہ نہیں اور اس پر اس کا خرچ واپس کیا جائے۔"  
اس حدیث کو ابو داؤد ۳۹۶، ترمذی ۷۴۷، ابن ماجہ ۳۹۸، معاوی ۳۹۹،  
بیہقی ۵۰۰ اور احمد ۱۰۵ نے رافع بن خدنج سے روایت کیا امام ترمذی نے یہاں یہ  
کہ یہ حدیث حسن غریب ہے بعض اہل علم کے نزدیک اس پر عمل ہے احمد اور  
اسحاق کا یہی قول ہے۔ امام ترمذی فرماتے ہیں میں نے اس حدیث کے بارے میں  
امام بخاری سے ذریافت کیا انہوں نے حدیث کو حسن قرار دیا۔ امام ضعیفی نے کہا  
ہے کہ اس حدیث کے شواہد ہیں جو اس کو تقویت دے رہے ہیں۔

میں کہتا ہوں : امام ترمذی سے امام معاوی کا قول او جملہ رہ گیا ہے وہ کہتے ہیں  
ہمارے علم میں نہیں ہے کہ کسی اہل علم نے سوائے شریک بن عبد اللہ قاضی کے  
اس حدیث کے ساتھ دائمی اختیار کی ہو اور حدیث کے مواقف اس کا قول ہو جب  
کہ دیگر اہل علم اس کے خلاف رائے رکھتے ہیں اور یہ قول حسن ہے اس لئے کہ  
اس کی تقویت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد گرامی سے بھی ہو رہی ہے۔

**۸۹ - صَاحِبُ الشَّنِيْدِ أَحَقُّ بِحَمِيلِهِ إِلَّا أَنْ يَتَكُونَ ضَعِيفًا  
يَعْجَزُ عَنْهُ، فَيُعِينُهُ أَخْوَةُ الْمُسْلِمِ.**

کسی چیز کا مالک ہی اس بات کا زیادہ حق دار ہے کہ وہ اس چیز کو  
انھائے البتہ اگر وہ ضعیف ہے، اس کے انھائے کی استطاعت نہیں  
رکھتا تو اس کا مسلمان بھائی اس کی مدد کرے۔

**تحقیق :** یہ حدیث موضوع ہے، ابن الاعرabi نے اس حدیث کو اپنی "بیجم" ۴۶۷

میں اور ابن بشران نے "الابابی" ۳۰۵ میں اور حافظ محمد بن ناصر نے "التنبیہ" ۳۰۶ میں یوسف بن زیاد بصری کے طریق سے اس نے عبد الرحمن بن زیاد بن اتم سے اس نے اگر ابو مسلم سے اس نے ابو ہریرہ سے بیان کیا کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سعیت میں بازار میا آپ کپڑا بیچنے والوں کے پاس تشریف فراہوئے آپ نے چار درہم کے پر لے شلوار خریدی اور بازار والوں نے ایک انسان کا قیمت کر رکھا تھا جو دراہم کا وزن کرتا تھا وہ "فلان وزان" کے نام سے معروف تھا راوی نے بیان کیا، اس کو بلایا گیا تاکہ وہ شلوار کی قیمت کا وزن کرے اس پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو کہا، دراہم کا وزن کرو اور جھکتا لو۔ وزان نے کہا، یہ ایسا کلمہ ہے جس کو میں نے (پسلے) کسی شخص سے نہیں سنا ہے۔ آپ کون ہیں؟ ابو ہریرہ اس پر درہم ہوئے اور کہا، دین اسلام میں داخل ہونے کے بعد تیرے مزاج میں شدت اور وحشاتی پہن نہیاں نظر آ رہا ہے (کمال ہے) کہ تھے اپنے خیبر کی پہچان بھی نہیں ہے۔ اس نے دریافت کیا، اچھا یہ شخص اللہ کا نبی ہے؟ اس نے ترازو کو نہیں پر رکھا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب پکا آپ نے اس کو بلایا اور فرمایا، رک جائیہ انداز تو بھی لوگ اپنے بادشاہوں کے ساتھ روا رکھتے ہیں۔ سن لے! میں بادشاہ نہیں ہوں میں ایک انسان ہوں جس کا شمار تم میں ہوتا ہے اس کے بعد وہ انسان بیٹھ گیا اس نے دراہم کا وزن کیا اور جھکتا کیا۔ جس طرح آپ نے اس کو حکم دیا تھا جب ہم واپس لوئے تو میں نے آپ سے شلوار کو لیتا چاہا تاکہ آپ کی بجائے میں اسے انہاؤں آپ نے مجھے روک دیا اور فرمایا، (باب کی حدیث کو بیان کیا)

راوی نے بیان کیا کہ میں نے آپ سے دریافت کیا، اے اللہ کے رسول! کیا آپ شلوار زیب تن فرماتے ہیں؟ آپ نے اثبات میں جواب دیتے ہوئے فرمایا، رات دن سفر و حضور وقت پہنچتا ہوں۔ یوسف نے بیان کیا مجھے آپ کے اس قول میں تک گزر اکر اپنے اہل کی سعیت میں بھی پہنچتا ہوں۔ مجھے پردے کا حکم دیا گیا ہے شلوار سے زیادہ پردے والا لباس میرے نزویک کوئی دوسرا نہیں ہے۔

ابن جوزی نے اس حدیث کو "موضوعات" میں ابن عدی کے طریق سے اس نے یوسف سے بیان کیا پھر اس پر تبصرہ کیا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے۔ امام دار

لطفیؒ نے "الافراد" میں ذکر کیا ہے کہ حدیث کی صحت کا دارود اریوسف بن زیاد پر ہے اور وہ باطل باتوں کے ساتھ مشور ہے نیز اس حدیث کو افریقی سے اس کے علاوہ کسی اور نقل نہیں کیا ہے۔

امام مناویؒ نے "الغیض" میں کہا ہے کہ خانق عراقیؒ اور ابن حجرؓ نے حدیث کو ضعیف کہا ہے لیکن امام سخاویؒ نے ضعیف ترین کہا ہے بلکہ ابن جوزیؒ نے تو اس پر موضوع ہونے کا حکم لگایا ہے اور وضاحت کی ہے کہ اس کی سند میں یوسف بن زیاد، عبدالرحمن افریقی سے روایت کرتا ہے جب کہ اس حدیث کو اس سے اس کے علاوہ کسی دوسرے نے روایت نہیں کیا لیکن امام سیوطیؒ نے اس کی تردید کی ہے کہ اس حدیث میں یوسف متفرد نہیں ہے جب کہ اس حدیث کو امام تیفیؒ نے "الشعب" اور "الادب" میں خص بن عبدالرحمن کے طریق سے بیان کیا ہے اور حدیث میں یوسف دارو ہے "بیان عبدالرحمن" حالانکہ شاکر لفظ ابن عبدالرحمن ہے۔

ابن حبانؑ کا قول ہے کہ وہ موضوع روایات ثقہ راویوں سے بیان کرتا ہے یہی بات اس کو موضوع بنا دینے کے لئے کافی ہے۔

میں کہتا ہوں : حق ابن جوزیؒ کے ساتھ ہے اس کا ذکر آئندہ اور اراق میں ہو گا اور امام مناویؒ کا امام سیوطیؒ سے خص بن عبدالرحمن کی متابعت کرنا شائد تحریف ہے لیکن میں نے امام سیوطیؒ کی "العقبات علی الموضوعات" ۵۰۵-۵۰۶ میں دیکھا ہے کہ چنبر بن عبدالرحمن بن زیاد ہے اور مجھے "عقبات" اور "الغیض" کے شخوں میں تحریف کا انذیرہ ہے تاہم مجھے ابن عبدالرحمن کی معرفت نہیں ہے (والله اعلم) ہاں ! ابن جوزیؒ کا کلام جو پسلے گزر چکا ہے اس کو امام سیوطیؒ نے "اللائل" ۵۰۶ میں نقل کیا ہے اور اس پر رضامندی کا اظمار کیا ہے اسی لئے اس کا تعاقب نہیں کیا البتہ کہا ہے کہ اس حدیث کو امام طبرانیؒ نے روایت کیا ہے اور "خاوی" ۵۰۷ کے مؤلف نے اس حدیث کو طبرانیؒ اور ابوعلیؒ کی طرف نسبت کرنے کے بعد کہا ہے کہ یوسف اور اس کا شیخ دونوں ضعیف ہیں اور امام تیفیؒ نے "مجموع الروايات" ۵۰۸ میں کہا ہے کہ اس حدیث کو ابوعلیؒ نے اور طبرانیؒ نے "الاوست" میں نقل کیا ہے اس کی سند میں یوسف بن زیاد بصری راوی ضعیف ہے لیکن وہ سند

کی دوسری ملٹ سے غافل ہے اور وہ افریقی کا ضعیف ہوتا ہے۔  
 اور خطیب بغدادیؒ نے "تاریخ" ۴۰۹ھ میں یوسف کے حالات بیان کرتے  
 ہوئے کہا ہے کہ امام شافعیؒ سے مروی ہے انسوں نے کہا ہے کہ یہ راوی نقش نہیں  
 ہے اور امام عماریؒ اور ساقیؒ نے اس کو مکر الحدیث کہا ہے اسی طرح ابو حاتمؒ نے  
 "البرح والتعديل" ۴۰۵ھ میں اس کو مضم کہا ہے بعد ازاں میں نے دیکھا کہ امام  
 عماریؒ نے اس حدیث کو "القتاوی الحمشہ" ۴۰۵ھ میں ذکر کیا ہے اور تبہو کیا ہے کہ  
 اس کی سند ضعیف ترین ہے جب کہ ہمارے شیخ حافظ ابن حجرؓ نے "فتح الباری" میں  
 اس کے روایہ کو صرف ضعیف کہا ہے چونکہ اس روایی میں اختصار درجہ کا ضعف ہے  
 اس لئے بعض علماء نے یقین کے ساتھ کہا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے شوار  
 نہیں پہنی ہے۔

٩٠ - عَلَيْكُمْ بِلِيَاسِ الصُّوفِ؛ مَجِدُوا حَلَاوةَ الْإِيمَانِ فِي  
 قُلُوبِكُمْ، وَعَلَيْكُمْ بِلِيَاسِ الصُّوفِ، تَهْبِطُوا هَلَةَ الْأَكْلِ، وَعَلَيْكُمْ  
 بِلِيَاسِ الصُّوفِ؛ تُعْرَفُونَ بِهِ فِي الْآخِرَةِ، وَإِنَّ لِيَاسَ الصُّوفِ يُورِثُ  
 الْقَلْبَ التَّفَكُّرَ، وَالْتَّنَفُّعَ يُورِثُ الْحِكْمَةَ تَجْزِيَّ فِي الْجَوَافِ مَجْزِيَّ  
 الدِّمَ، فَمَنْ كَثُرَ تَفَكُّرُهُ؛ قَلَّ طَعْمُهُ، وَكَلَّ لِسَانُهُ، وَرَقَ قَلْبُهُ، وَمَنْ  
 قَلَّ تَفَكُّرُهُ؛ كَثُرَ طَعْمُهُ، وَعَظُمَ بَذْنُهُ، وَقَسَّا قَلْبُهُ، وَالْقَلْبُ الْقَاسِيُّ  
 بَعِيدٌ مِّنَ الْجَنَّةِ، قَرِيبٌ مِّنَ النَّارِ.

اولیٰ لباس زیب تن کرو تم (اس کی وجہ سے) اپے ولوں میں ایمان  
 کی حلاوت پاؤ گے۔ تم اولیٰ لباس زیب تن کرو تم اس لباس کی وجہ  
 سے آخرت میں پچانے جاؤ گے۔ بلاشبہ اولیٰ لباس دل میں سوچ  
 پیدا کرتا ہے اور دل میں تہلکہ کا نمودار ہونا حکمت کو جنم دیتا ہے اور  
 حکمت یعنی واتاکی تمام جسم میں خون کی مانند گردش کرنے لگتی ہے  
 پس جس شخص میں تہلکہ زیادہ ہے اس کی خوراک کم ہو جاتی ہے

اس کی زبان رکی رہتی ہے اور وہ انسان رتیق القلب ہو جاتا ہے اور جس شخص میں تھرکم ہوتا ہے اس کی خوراک زیادہ ہو جاتی ہے اس کا بدن موٹا ہو جاتا ہے اس کے دل پر قساوت کا غلبہ ہو جاتا ہے (یاد رکھو) وہ دل جو قساوت سے معمور ہے وہ جست سے دور ہے وزنخ کے قریب ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو ابو بکر بن التقوہ نے "الغواہ" ۵۸۳ میں اور ابن بشران نے "اللائل" ۳۵۵ میں اور ابن جوزی نے "الموضوعات" میں خطیب بغدادی کے طریق سے اس نے محمد بن یونس کریمی سے اس نے کماکر ہمیں عبداللہ بن داؤد الواسطی التمار نے بیان کیا اس نے کماکر ہمیں اسماعیل بن عیاش نے ثور بن یزید سے حدیث بیان کی اس نے خالد بن معدان سے اس نے ابو امامۃ سے صرف رواہت کیا بعد ازاں ابن التقوہ نے کہا، یہ حدیث غریب ہے اس حدیث کی سند میں عبداللہ بن داؤد الواسطی اکیلانہ کیا ہے پھر یہ شخص محل نظر ہے اور اس سے کہی گئی نے بیان کیا ہے۔ ابن جوزی کا قول ہے کہ حدیث صحیح نہیں ہے کہی گئی راوی احادیث وضع کیا کرتا تھا اور اس کا صحیح بھی قابلِ محنت نہیں ہے بخدا اس حدیث کو امام سیوطی نے "اللائل" ۳۵۵ میں ذکر کیا ہے اور واضح کیا کہ حدیث میں کچھ حصہ داخل کیا گیا ہے اس نے بیان کیا کہ امام تیہی نے "شعب الایمان" میں ذکر کیا ہے کہ ہمیں یہ حدیث ابو عبداللہ الحافظ الحاکم صاحب "المستدرک" نے بتائی اس نے بیان کیا کہ ہمیں اس حدیث کی خبر ابو بکر القیقد نے دی ہے اس نے کماکر ہمیں محمد بن یونس نے بتایا۔

میں کہتا ہوں: اس نے سابقہ سند کے مثل سند بیان کی ہے البتہ متن میں صرف یہ قول ہے کہ "تم اولنی لباس نہب تن کو تم ایمان کی حلاوت پاؤ گے۔" امام تیہی نے کماکر ہمیں ابو عبدالرحمن نے خبر دی۔

میں کہتا ہوں: اس کی سند کہی ٹک پہلی سند کی مثل ذکر کی ہے اور حدیث بیان کرنے کے بعد اس حدیث کو سکر قرار دوا ہے اس کے اس قول کہ "تم اولنی لباس

نیب تن کو تم محسوس کوئے کہ تم کم کھانا کھاتے ہو۔" کو قلم بند کیا ہے اور کچھ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ بعض رواۃ کا کلام ہے لیکن اس کو حدیث کے ساتھ ملا دیا گیا ہے خیال رہے کہ اس عبارت میں کچھ خطا بحث ہے اس کی وضاحت "فیض القدری" کی عبارت سے ہو رہی ہے۔

امام تیقینؒ نے کہا ہے کہ اس حدیث میں یہ زیادتی ملکر ہے کچھ یوں محسوس ہوتا ہے کہ یہ زیادتی کسی راوی کی طرف سے کی گئی ہے اس کے بعد میں نے اس عبارت کی تفییش کی تو یہ عبارت امام سیوطیؓ کی "المدرج الى المدرج" میں صحیح طور پر دستیاب ہو گئی۔ امام سیوطیؓ کا قول ہے ۵۵۶۔ کہ اس حدیث کو امام تیقینؒ نے "شعب الانسان" میں ذکر کیا ہے اور واضح کیا کہ "تم اونی لباس نیب تن کو تم اپنے دلوں میں ایمان کی حلاوت محسوس کوئے" مرفوع ہے اور باقی حصہ زائد ہے اور اس کا انکار کیا گیا ہے نیز بیان کیا کہ یہ حصہ کسی راوی کی جانب سے اضافہ شدہ ہے۔

میں کہتا ہوں : فی الحقيقة امام سیوطیؓ کا قول مستخر ہے کہ اس نے "الجامع الصفیر" میں حدیث کے پہلے حصے کا ذکر کیا ہے اور اس کی نسبت "المسترک حاکم" اور "سنن تیقینؒ" کی جانب کی ہے لیکن اس سے کیا فائدہ ہے؟ جب کہ مزید علیہ پر مزید دونوں محمد بن یونس و ضاءع کے طریق سے مذکور ہیں۔ اور ابن حبانؓ کا قول ہے کہ شائد اس راوی نے دو ہزار سے زائد احادیث وضع کی ہیں۔

بعد ازاں "المسترک" ۵۵۶ میں اسی طریق کے ساتھ مجھے اس حدیث کو دیکھنے کا اتفاق ہوا اس میں صرف پلا جملہ تھا جس کا ذکر بطور شاپد کے تھا جب کہ امام تیقینؒ نے اس طریق کو ضعیف قرار دیا ہے۔

**۹۱ - لَأَنْ أَخْلَفَ بِاللَّهِ وَأَكِذِّبَ أَحَبَّتِ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَخْلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَرَأَصْدَقَ.**

میں اللہ کی قسم جھوٹ اخاؤں مجھے زیادہ محبوب ہے کہ میں غیر اللہ کا نام لے کر کچھ قسم اخاؤں۔

**تحقیق :** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو ابو نعیمؓ نے "الملیہ" ۷۴۵ اور

"اخبار انسان" ۵۸ میں محمد بن معاویہ کے طریق سے بیان کیا اس نے کماکر ہمیں عمود بن علی المقدی نے بتایا اس نے کہا، ہمیں سعرنے وہر سے خبروی اس نے عام سے اس نے این مسعود سے مرفوع بیان کیا نیز ابو قیم نے "الاخبار" میں ذکر کیا ہے کہ اس کو رواۃ نے حوقوف بیان کیا ہے نیز "الخلیفہ" میں اس نے بیان کیا کہ اس حدیث میں محمد بن معاویہ راوی متفرد ہے۔

میں کہتا ہوں: اس شخص سے مراد نیشاپوری ہے۔ امام دارقطنیؑ نے اس کو کذاب کہا ہے ابن معینؓ نے بھی کذاب کہا ہے البتہ جیسا کہ ابو قیمؓ نے ذکر کیا ہے یہ حدیث موقوف ہے اور ابن مسعودؓ کا قول ہے نیز اس حدیث کو امام طبرانیؓ نے "الکبیر" ۵۹ میں صحیح سند کے ساتھ ذکر کیا ہے اور اس کے رواۃ صحیح کے رواۃ ہیں جیسا کہ "ابن" ۵۲۰ اور "الارواع" ۵۲۱ میں ہے۔

**۹۲ - ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ نَشَرَ اللَّهُ عَلَيْهِ كَتْفَةً، وَأَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ: رِفْقٌ بِالضَّعِيفِ، وَالسَّقْفَةُ عَلَى الْوَالِدَيْنِ، وَالْإِحْسَانُ إِلَى الْمَلُوكِ.**

جس شخص میں تین خصلتیں ہیں اللہ اس پر اپنے پہلو کو جھکاتا ہے اور اس کو جنت میں داخل فرمائے گا (وہ یہ ہیں) کمزور کے ساتھ غریبی کا برداشت کرنا، ماں باپ پر شفقت کرنا اور غلام پر احسان کرنا۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو امام ترمذیؓ ۵۲۲ میں عبد اللہ بن ابراہیم غفاری الدینی کے طریق سے بیان کیا اس نے کماکر مجھے میرے والد نے حدیث بیان کی اس نے ابو الحسن المنکدر سے اس نے چابرؓ سے مرفوع روایت کیا اور امام ترمذیؓ نے حدیث کو غریب کہا ہے۔

میں کہتا ہوں: ابن حبانؓ نے عبد اللہ بن ابراہیم کے بارے میں کہا ہے کہ وہ احادیث وضع کیا کرتا تھا۔ امام حاکمؓ نے بیان کیا کہ اس نے ضعفاء کی ایک جماعت سے موضوع احادیث روایت کی ہیں جن کو اس کے علاوہ کسی نے بیان نہیں کیا۔ میں کہتا ہوں: اس کا والد جھوول ہے اس کا ذکر "تقریب" میں ہے پس اس سند

کے لحاظ سے یہ حدیث موضوع ہے نیز اس حدیث کو امام منذریؑ نے "الترغیب" ۵۲۲ میں اس کے ضعف کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ذکر کیا ہے اس میں کچھ ذاکر الفاظ ہیں کہ جس شخص میں تین خصلتیں موجود ہوں گی اللہ عزوجل اس کو اپنے عرش کے سائے کے نیچے مقام عطا فرمائے گا جس روز عرش کے سائے کے علاوہ کوئی دوسرا سایہ نہیں ہو گا (وہ تین خصلتیں یہ ہیں) تکلیف کے اوقات میں وضو کرنا جب کہ وضو کرنا مشکل ہو، اندھیری راتوں میں مسجد میں جانا اور بھوکے انسان کو کھانا کھلانا نیز اس نے بیان کیا کہ اس حدیث میں امام تندیؑ نے صرف پہلے تین کا ذکر کیا ہے اور حدیث کو غریب کہا ہے اور نیز ابوالشخ نے اس حدیث کو "اواب" میں اور ابوالقاسم اصیانی نے مکمل ذکر کیا۔

**٩٣ - يَصْفُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صُفُوقًا، فَيَمْرُرُ الرَّجُلُ مِنْ أَهْلِ النَّارِ عَلَى الرَّجُلِ، فَيَقُولُ: يَا أَفَلَانُ! أَمَا تَذَكُّرُ يَوْمَ اسْتِسْقَيَّتْ، فَسَقَيْتُكَ شُرْبَةً؟ قَالَ: فَيَسْقُفُ لَهُ وَيَمْرُرُ الرَّجُلُ فَيَقُولُ: أَمَا تَذَكُّرُ يَوْمَ نَأَوَّلْتُكَ طَهُورًا؟ فَيَسْقُفُ لَهُ وَيَمْرُرُ الرَّجُلُ فَيَقُولُ: يَا أَفَلَانُ! أَمَا تَذَكُّرُ يَوْمَ بَعْثَتِنِي فِي حَاجَةٍ كَذَا وَكَذَا، فَذَهَبْتُ لَكَ؟ فَيَسْقُفُ لَهُ**

قیامت کے دن لوگ صرفیں پاندھے ہوں گے۔ ایک دوڑخی انسان غیردوڑخی کی قریب سے گزرے گا اس کو (خاطب کر کے) کے گا، اے فلاں! کیا تجھے وہ دن یاد ہے جس دن تو نے پانی طلب کیا تھا اور میں نے تجھے ایک گھونٹ پانی پلایا تھا؟ (راوی نے بیان کیا) وہ اس کی سفارش کرے گا۔ ایک اور انسان گزرے گا وہ کے گا، کیا تجھے یاد نہیں کہ جب میں نے تجھے وضو کا پانی دیا تھا؟ چنانچہ وہ اس کی سفارش کرے گا۔ ایک اور انسان گزرے گا وہ کے گا، اے فلاں! کیا تجھے وہ دن یاد نہیں جس دن تو نے مجھے فلاں کام (سرانجام دیئے) کے لئے بھیجا تھا؟ اور میں تمیرے کام کے لئے گیا محکم دلائل و برایین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تحا۔ چنانچہ وہ اس کی سفارش کرے گا۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، اس حدیث کو ابن ماجہ ۵۸۳ نے یزید رقاشی کے طریق سے اس نے افسنے سے مرفوع روایت کیا ہے اور یزید بن اہل راوی ضعیف ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر اور دیگر محدثین نے بیان کیا ہے۔ دیگر محدثین نے بھی افسنے سے اس حدیث کی طرح بیان کیا ہے کہ ان احادیث میں کوئی حدیث صحیح نہیں۔ تریف کا مطالبہ فرمائیں۔ ۵۸۵

۹۲ - **مَعْرِيُّ الْإِسْلَامُ وَقَوَاعِدُ الدِّينِ ثَلَاثَةٌ، عَلَيْهِنَّ أُسْسَ الْإِسْلَامِ، مَنْ تَرَكَ وَاحِدَةً مِنْهُنَّ فَهُوَ بِهَا كَافِرٌ حَلَالُ الدِّينِ: شَهَادَةُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَالصَّلَاةُ الْمُكْتُبَةُ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ.**

اسلام اور دین اسلام کی بنیادی باتیں تین ہیں ان پر اسلام کی بنیاد استوار ہوتی ہے جو شخص ان تین باتوں میں سے ایک کو بھی ترک کرے گا وہ کافر ہو گا اس کا خون مبارح ہے (پہلی بات) اس بات کی گواہ رہنا کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبد برحق نہیں (دوسری بات) فرض نماز ہے اور (تیسرا بات) رمضان کے روزے ہیں۔

**تحقیق:** یہ حدیث ضعیف ہے، اس حدیث کو ابویعلیؑ نے "مند" ۵۶۶ میں اور لاکائی نے "التر" ۷۴۵ میں سول بن امامیل کے طریق سے اس نے بیان کیا کہ ہمیں حماد بن زید نے حدیث بیان کی اس نے عمرو بن مالک فخری سے اس نے ابوالمحوزاء سے اس نے ابن عباس سے بیان کیا۔

حماد کا قول ہے کہ ہمارے علم کے مطابق ہمارے شیخ نے اس حدیث کو مرفوع روایت کیا ہے۔ امام منذری ۵۸۸ کا قول ہے کہ اس کی سند حسن ہے اور اس کی متابعت امام بشی ۵۸۹ نے کی ہے۔

میں کہتا ہوں : ان دونوں کا قول محل نظر ہے اس لئے کہ عمرو کی توثیق ابن حبانؓ کے علاوہ کسی نے نہیں کی ہے جب کہ ابن حبانؓ کسی راوی کو ثقت قرار دینے

میں قابل ہیں یہاں تک کہ وہ ایسے رواۃ کو بھی ثقہ قرار دیتے ہیں جو ناقدین ائمہ کے نزدیک مجمل ہیں اس پر ہم متعدد بار تنبیہ سے کر چکے ہیں ۰۳۵۰ میں وجہ ہے کہ جس راوی کی توثیق میں ابن حبان متفوٰ ہیں اس راوی کے بارے میں کہا ہے کہ اس کی حدیث میں کرپاتا اور خود انہوں نے ماں کر راوی کے بارے میں کہا ہے کہ اس کی حدیث کا اعتبار ہو گا جب کہ اس کا بیٹا بھی اس سے روایت نہ کرتا ہو وہ خطائیں بھی کرتا ہے اور غرائب بھی ذکر کرتا ہے ۰۳۵۱ پس جب اس کا یہ حال ہے کہ وہ خطائیں کرتا ہے اور غرائب ذکر کرتا ہے تو مناسب یہی ہے کہ اس کی حدیث کو اس وقت تک قابل جلت نہ کبھا جائے جب تک کہ اس کی متابعت نہ ہو تاکہ ہم غلطی سے محفوظ رہیں اور جب وہ کسی حدیث میں متفوٰ ہے جیسا کہ اس حدیث میں ہے تو مناسب یہی ہے کہ وہ ضعیف ہے نیز مولیٰ بن امامیل صدق راوی ہے لیکن کثرت کے ساتھ خطائیں کرتا ہے جیسا کہ ابو حاتم اور ویکر محدثین کا قول ہے لہذا اس حدیث کے بارے میں غنی غائب یہ ہے کہ اگر اس حدیث کا اصل ابن حبان سے مابعد ہے تو حدیث موقوف ہے اس لئے کہ حماد بن زید راوی بعض باتوں کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کرنے میں متعدد ہیں البتہ سعید بن زید راوی جو حماد کے بھائی ہیں انہوں نے دلخواہ کے ساتھ اس حدیث کو مرفوع کہا ہے لیکن سعید اس لائق نہیں ہے کہ اس کے قول کو جلت کبھا جائے جیسا کہ سعدی نے اس پر تبصرہ کیا ہے۔ امام نسائی اور ویکر محدثین کا قول ہے کہ وہ قوی راوی نہیں ہے نیز یہ حدیث ظاہری طور پر اس حدیث کے خلاف ہے جس کی صحت پر اتفاق ہے کہ اسلام کی بنیاد پانچ باتوں پر ہے۔۔۔۔۔ اس کے دو سبب ہیں۔

**پہلا سبب:** صحیح حدیث میں اسلام کے بنیادی ستون پانچ قرار دیئے گئے ہیں۔ جب کہ اس حدیث میں تین قرار دیئے گئے ہیں۔

**دوسرा سبب:** صحیح حدیث میں وہ شخص قطعیت کے ساتھ کافر قرار نہیں پاتا جو کسی ایک کام کو ترک کرے لیکن اس حدیث میں ہے کہ جو شخص ایک کام ترک کرے گا وہ کافر ہے اور سعید بن حماد کی روایت میں ہے کہ وہ اللہ کے ساتھ کفر کرنے والا ہے اور میرا اعتقاد یہ نہیں ہے کہ مستبر علماء میں سے کسی ایک نے بھی

ایسے شخص کو کافر کہا ہو جو رمضان کے روزوں کو ترک کرتا ہے بشرطیکہ ترک کو حلال نہیں جانتا جب کہ حدیث کے ظاہری الفاظ اس کے مقابل ہیں پس اقتضیت مسلم کی جانب سے یہ ایک عملی دلیل ہے جو اس حدیث کو ضعیف قرار دے رہی ہے۔  
(والله اعلم)

اس میں کچھ شہر نہیں ہے کہ ارکانِ اربد میں سے کسی ایک رکن کی ادائیگی میں تسلیل اقتیار کرنا ایسا فعل ہے جو اس کے فاعل کو کفر میں واقع کرنے کا پیش خبر ہے جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گراہی ہے کہ "آدمی اور کفر کے درمیان فرق نماز کو چھوڑنا ہے" ۵۲۲۔ پس وہ شخص جو نماز کی ادائیگی میں مستقر کرتا ہے خطرہ ہے کہ کہیں وہ انسان کفر پر نہ فوت ہو جائے (الحياء بالله) لیکن کسی صحیح حدیث میں قطعیت کے ساتھ تاریخ صلوٰۃ اور تاریخ صوم کو کافر نہیں کہا گیا ہے جب کہ کافر قرار دینے والی صرف یہی ایک حدیث ہے جو ضعیف ہے (والله اعلم)  
لیکن ارکانِ فرض میں سے پہلا رکن کہ انسان اس بات کی گواہی دے کہ اللہ کے علاوہ کوئی موجود بحق نہیں اس کے بغیر کوئی بھی عمل صالح فائدہ نہیں بختا۔ اسی طرح جب کوئی شخص کلہ شادت کا اقرار کرتا ہے لیکن اس کے معنی کی حقیقت معلوم نہیں کرتا تا یا اسے حقیقت کا علم تو ہے لیکن عملی زندگی اس کے مطابق نہیں بہس مثال کے طور پر مصائب کے وقت غیر اللہ سے مدد طلب کرتا ہے اور اس طرح کے دیگر شرکیہ کام کرتا ہے۔

## ۹۵ - التائِبُ حَبِيبُ اللَّهِ.

توبہ کرنے والا اللہ تعالیٰ کا محبوب ہے۔

**تحقیق:** ان الفاظ کے ساتھ حدیث کا اصل نہیں ہے، اس حدیث کی بیت امام غزالیؒ نے "الاحیاء" ۵۲۳ میں یقین کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کی ہے "البیعت" ۵۲۳ میں شیخ تاج الدین سعکیؒ کا قول ہے کہ مجھے اس حدیث کی خد نہیں مل سکی ہے اس کے بعد ذکر ہونے والی حدیث بھی اسی حدیث کی طرح ہے لامعہ فرمائیں۔

## ۹۶ - إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ الْمُفْتَنَ التَّوَابَ .

بے شک اللہ تعالیٰ ایسے مومن بندے کو محبوب جانتا ہے جو فتنے میں جلا ہو کر تائب ہو جاتا ہے۔

**تحقیق:** یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو عبداللہ بن احمد نے "زوائد السند" ۵۳۵ میں ذکر کیا ہے اور اس کے طرق سے ابو قیمؒ نے "المحلیؒ" ۵۳۶ میں ابو عبداللہ مسلم رازی سے اس نے ابو عمرو بھلی سے اس نے عبد الملک بن سفیان ثقفی سے اس نے ابو جعفر محمد بن علی سے اس نے محمد بن الحنفیہ سے اس نے اپنے والد سے مرفع روایت کیا ہے۔

اس حدیث کی سند موضوع ہے ابو عبداللہ مسلم رازی کے حالات مجھے نہیں مل سکتے ہیں نیز حافظ ابن حجرؓ نے "تعقیل المصنفوں بروابہ رجال الائمه الاربیعیہ" میں اس کو ذکر نہیں کیا ہے۔ حالانکہ یہ ان کی شرط پر تھا و راصل اس چیز کے کثیر روایوں کے حالات ان سے مغلی ہیں اور ابو عمرو بھلی نکے ہمارے میں امام ذہبیؒ نے "مسیزان" میں اور حافظؓ نے "تعقیل" میں بیان کیا ہے کہ کما جاتا ہے کہ اس کا نام عبیدہ ہے اس سے حری بن حضن نے روایت کیا ہے این جانؓ نے کہا ہے کہ یہ راوی قاتل جنت جلت نہیں ہے۔

حافظ ابن حجرؓ نے "سان المسیزان" کی "الکتبی" میں ۷۳۵ تیعن کے ساتھ تحریر کیا ہے کہ اس سے مراد عبیدہ بن عبد الرحمن ہے اور اس کی تائید اس سے بھی ہو رہی ہے کہ امام ذہبیؒ اور عقلانیؒ نے اس کا اندر ارجح "الاستاء" میں اس طرح کیا ہے: " Ubaydah bin Abdurrahman Abu Amr al-Baghil " این جانؓ نے اس کا ذکر کیا اور کما کہ اس نے بھی بن سعید سے حدیث بیان کی ہے اس سے حری بن حضن نے بیان کیا کہ وہ شتر رواۃ سے موضوع روایات بیان کرتا ہے (چنانچہ) اس نے بھی سے اس نے سعید بن میثب سے اس نے ابو ایوبؑ سے بیان کیا اس نے کما کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ریش مبارک سے کچھ بال لئے اس پر آپؐ نے فرمایا اے عرب کے

ہاپ تجھے کلی تکلیف نہ پہنچے گی۔

میں کہتا ہوں : ابن الی حاتم<sup>۵۳۸</sup> نے اس کا ذکر ان زواہ میں کیا ہے جن کا نام "بیانہ" صحیح کے ساتھ ہے لیکن اس کے بارے میں جرح تقدیل کا ذکر نہیں کیا اس مقام نے خود اک راوی ہے کہ یہ بات مناسب نہیں ہے کہ کسی راوی کے بارے میں ابن الی حاتم کی خاموشی کو اس راوی کے لئے ہونے پر محمول کیا جائے جیسا کہ بعض ہم صدر محدثین کا بھی وظیرو ہے۔ آپ نے ملاحظہ فرمایا ہے کہ ابن الی حاتم<sup>۵۳۹</sup> نے اس راوی کے بارے میں سکوت اختیار کیا ہے لیکن یہ سمجھنا ہرگز درست نہیں کہ یہ راوی اس کے نزدیک لٹھے ہے جب کہ اس کے بارے میں ابن حبان<sup>۵۴۰</sup> کا قول پسلے گر چکا ہے یہ بحث گرے خورد فکر کی متناقضی ہے۔ بلکہ ابن الی حاتم<sup>۵۴۱</sup> نے اپنی کتاب کے آغاز میں اس بات کی وضاحت کی ہے کہ جن روایوں پر اس نے جرح تقدیل نہیں کی ہے اس کا سبب یہ ہے کہ ان کے بارے میں اس کو معلومات حاصل نہیں ہو سکیں اثنا ذکر اس لئے کر دیا ہے تاکہ جس شخص کو ان کے بارے میں کسی حتم کی جرح تقدیل کا علم ہو جائے تو وہ اس کی وضاحت کرے تاکہ ان کے ساتھ اس کا الحاق کر دیا جائے اور عبد الملک بن سفیان ثقفی کے بارے میں حصی نے کہا ہے کہ وہ محمول ہے اور حافظ<sup>۵۴۲</sup> نے "تقبیل"<sup>۵۴۳</sup> میں اس کا اقرار کیا ہے کہ یہ حدیث "جمع الرؤاکر"<sup>۵۴۴</sup> میں ہے۔

حافظ میثمی<sup>۵۴۵</sup> نے بیان کیا کہ اس حدیث کو عبد اللہ اور ابو بعلی<sup>۵۴۶</sup> نے بیان کیا ہے اس کی سند میں ایسے راوی ہیں جن کو میں نہیں جانتا اور اس کے شیخ عراقی<sup>۵۴۷</sup> نے "تحمیل الاحیاء"<sup>۵۴۸</sup> میں اس حدیث کی تبیث ان دونوں کی طرف کی ہے اور اس کی سند کو ضعیف کہا ہے بعد ازاں میں نے اس حدیث کو "سنن العالی"<sup>۵۴۹</sup> میں واقعی کے طریق سے دیکھا اس نے کہا کہ ہمیں ابراہیم بن اسما علی نے حدیث بیان کی اس نے عبد اللہ بن الی سفیان سے اس نے یزید بن رکانہ سے اس نے محمد بن خنفی سے بیان کیا جب کہ واقعی راوی کذاب ہے۔

۹۴ - إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ الشَّافِتَ التَّعَالَى.

بلاشیہ اللہ تعالیٰ اس نوجوان کو محبوب جانتا ہے جو توبہ کرنے والا ہے۔  
 تحقیق: یہ حدیث ضعیف ہے۔ "تخریج" ۳۴۷ میں حافظ عراقی نے بیان کیا ہے کہ اس حدیث کو ابن الی الدین نے "التجویب" میں اور ابوالشیخ نے "تلک القواب" میں انس سے ضعیف سند کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

**۹۸ - إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الشَّابَّ الَّذِي يُفْنِي شَبَابَةً فِي طَاعَةِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ.**

یقیناً اللہ عزٰ و جل اس نوجوان کو محبوب جانتا ہے جس کی جوانی اللہ عزٰ و جل کی اطاعت میں صرف ہوئی۔

تحقیق: یہ حدیث موضوع ہے، اس حدیث کو ابوالثیم ۵۲۳ نے محمد بن فضل بن عطیہ کے طریق سے روایت کیا اس نے سالم الطسی سے اس نے عمر بن عبد العزیز سے اس نے عبد اللہ سے مرفوع بیان کیا (خیال رہے) اس حدیث کی حد موضع ہے محمد بن فضل روای کذاب ہے۔ پسلے بھی اس کا ذکر ہو چکا ہے، حدیث کی علت دراصل یہ روای ہے۔ نیز مجھے خطرہ ہے کہ عمر بن عبد العزیز اور ابن عمر کے درمیان انقلاء ہے اس لئے کہ جس وقت عبد اللہ بن عمر فوت ہوئے اس وقت عمر بن عبد العزیز کی عمر قریباً تینوں سال تھی۔

**۹۹ - إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّاسِكَ النَّظِيفَ.**

بلاشیہ اللہ عزٰ و جل اس آدمی کو محبوب جانتا ہے جو عبادت گزار ہے اور نقلافت سے رہتا ہے۔

تحقیق: یہ حدیث موضوع ہے، خطیب بغدادی نے اس حدیث کو "تاریخ" ۵۲۵ میں عبد اللہ بن ابراہیم الغفاری کے طریق سے بیان کیا اس نے مکدر بن محمد سے اس نے اپنے والد محمد بن منکدو سے اس نے جابر سے مرفوع بیان کیا اس کی

سند موضوع ہے۔ غفاری وضع کے ساتھ ستم ہے اور مکدر لین الحدث ہے جیسے حافظؑ نے "تقریب" میں ذکر کیا ہے یہ اور اس سے مائل حدیث "الجامع العفی" کی موضوعات سے ہے۔

### ۱۰۰ - حَسَنَاتُ الْأَبْزَارِ سَيِّنَاتُ الْمُقْرَبَيْنَ.

صالحین کی نیکیاں مقربین کی (نسبت کے لحاظ سے) برائیاں ہیں۔

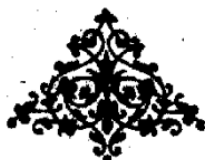
**تحقیق:** یہ حدیث باطل ہے، اس کا کوئی اصل نہیں ہے اس حدیث کو امام فرازؑ نے "الاحیاء" ۵۸۶ھ میں ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے کہ "یہ قول ایسے قائل کا ہے جو صادق ہے، صالحین کی نیکیاں...." (آخر حدیث تک)  
مکمل ۷۵۷ھ نے کہا ہے کہ اس پر غور کیا جائے اگر یہ حدیث ہے۔ جب کہ صرف نے کہا ہے کہ یہ ایسے قائل کا قول ہے جو صادق ہے لذا دیکھا جائے کہ اس سے مقصود کون ہے؟

میں کہتا ہوں: یہ واضح ہے کہ امام فرازؑ نے اس قول کو بطور حدیث کے ذکر نہیں کیا ہے بلکہ یہ کہ حافظ عراقیؓ نے "احادیث الاحیاء" میں اس کی تحریخ نہیں کی ہے جب کہ امام فرازؑ نے اشارہ کیا ہے کہ یہ ابوسعید خراز صوفی کا قول ہے چنانچہ ابن جوزیؓ نے "صنفۃ الصفوة" ۵۸۸ھ میں اس قول کو اس کی طرف منسوب کر کے ذکر کیا ہے نیز ابن عساکرؓ نے اس کے حالات کے ضمن میں بیان کیا ہے جیسا کہ "لکھن" ۵۸۹ھ میں ہے نیز اس نے ذکر کیا ہے کہ بعض لوگوں نے اس کو حدیث خیال کیا ہے جب کہ یہ حدیث نہیں ہے۔

میں کہتا ہوں: جن حدیثیں نے اس کو حدیث قرار دی ہے ان میں الشیخ ابوالفضل محمد بن الشافعیؓ ہیں انہوں نے اپنی کتاب "اللطف المورود" ۵۵۵ھ میں ذکر کیا ہے کہ مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قول ہے چونکہ انہوں نے اس قول کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سینہ تمییش کے ساتھ کی ہے اس لئے اس سے کچھ وقت حاصل نہیں ہے جب اس سینہ کے ساتھ کوئی قول غذکور ہو تو اس قول کا اصل ہوتا ہے اگرچہ ضعیف ہو لیکن اس قول کا تو کچھ اصل

بھی نہیں۔

میں کہتا ہوں: اس قول کا معنی بھی میرے نزدیک درست نہیں ہے اس لئے کہ کوئی تسلیک بھی بھی برائی نہیں کہلا سکتی خواہ نیکی کے کرنے والے کام قائم کیا ہی کیوں نہ ہو ظاہر ہے کہ اعمال کرنے والوں کے مقام کے لحاظ سے اعمال کے مراتب میں تقاضا ہوتا ہے جب کہ ان اعمال کا کرنا درست ہو اگرچہ وہ اعمال حسن یا نجاح کے ساتھ موصوف نہ ہوں جیسے تمن جھوٹ جو ابراہیم علیہ السلام سے صادر ہوئے۔ وہ اس لئے جائز ہیں کہ وہ اصلاح کے لئے بولے گئے تھے لیکن باہم ہمہ ابراہیم علیہ السلام نے ان تینوں جھوٹوں کو برائی قرار دیا اور ان کی وجہ سے مذکورت کردی کہ وہ سفارش کی الیت نہیں رکھتے جب کہ تمام لوگوں میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام انبیاء کرام شامل ہیں لیکن وہ نیکی جو اللہ کے قرب کا باعث ہے وہ اس لحاظ سے برائی بن جائے کہ اس کا صدور مقتربین سے ہوا ہے یہ الکی بات ہے جو ناقابل فہم اور ناقابل حلیم ہے۔



## حدیث کی اصطلاحات

(اصولِ حدیث کی چند اصطلاحات جن سے قارئین کرام کو آگاہ کرنا ضروری ہے)

مرتبہ: عبد الحفیظ ملن

نائب مدیر ضياء المسنة

ادارة الترجمة والتأليف، فیصل آباد

**اصولِ حدیث:** ان قوانین کو کہتے ہیں جن کے ساتھ سند اور متن کے احوال معلوم کئے جاتے ہیں۔

**متن:** حدیث کے الفاظ کا نام متن ہے۔

**سند:** راویوں کا وہ سلسلہ جو متن تک پہنچاتا ہے، سند کہلاتا ہے۔

**صحابی:** وہ انسان جس کی نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بحالتِ اسلام ملاقات ہوئی اور وہ اسلام پر فوت ہوا۔

**تابعی:** وہ انسان ہے جس کی کسی صحابی سے بحالتِ اسلام ملاقات ہوئی اور وہ اسلام پر فوت ہوا۔

**تابع تابعی:** وہ انسان جس کی کسی تابعی سے بحالتِ اسلام ملاقات ہوئی اور وہ اسلام پر فوت ہوا۔

**حدیث شیعہ قدسی:** جو حدیث نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہو لیکن اس کی ثبت اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف ہو۔

**مند:** الیکی حدیث کو کہتے ہیں جو مرفوع ہو، اور اس کی سند میں ظاہراً اتصال ہو۔

**من المترقب کذا:** اس سے مراد مرفوع حدیث ہے۔

**صحیح حدیث:** جس کی سند میں اتصال ہو یعنی کوئی راوی گرا ہوانہ ہو اور تمام

**راوی عامل ہوں**: نیز ان میں ضبط کا وصف ہو، شذوذ اور علت بھی موجود نہ ہو۔

**عامل**: عامل سے مقصود یہ ہے کہ راوی منصف مزاج، مسلمان، عاقل اور بالغ ہو۔ نیز کتابز کے ارتکاب سے محفوظ ہو۔

**ضبط**: راوی نے جس حدیث کو سنا اس کو اپنے سینے میں محفوظ کیا یا اسے تحریر کر لیا اور اسی حالت میں اس حدیث کو آگے پہنچایا۔

**شذوذ**: شذوذ راوی اپنے سے زیادہ شذوذ راوی کی خلافت کرے۔

**علت**: اس پوشیدہ سبب کو کہتے ہیں کہ جو سند میں پایا جاتا ہے جس سے حدیث کی صحت متاثر ہوتی ہے۔

**مرفوع حدیث**: جس کی نسبت کسی صحابی کی طرف ہو، سند میں اتصال ہو یا انقطاع۔

**موقوف حدیث**: جس کی نسبت کسی صحابی کی طرف ہو، سند میں اتصال ہو نہ یا انقطاع۔

**مقطوع حدیث**: وہ اثر ہے جس کی نسبت تابعی کی طرف ہو نیز سند میں اتصال ہو۔

**اثر**: صحابہ اور تابعین کے اقوال کو اثر کہتے ہیں اور اثر کا لفظ حدیث کے مترادف بھی ہے۔

**متواتر**: الی حدیث کو کہتے ہیں کہ جس کو بیان کرنے والے روایہ کیش قداد میں ہوں اور یہ تعداد شروع سے آخر تک ایک جیسی ہو، ان کا کذب بیانی پر موافقت کرنا ممکن ہو، نیز ہر راوی حدیث کو واضح میغ کے ساتھ بیان کرے۔

**خبر واحد**: جس حدیث میں متواتر کی شریعت نہ پائی جائیں۔

**غريب**: جس حدیث کی سند میں کسی جگہ کوئی راوی تعداد میں ایک ہو۔

**حسن:** جس حدیث کی سند میں اتصال ہو اور راوی بھی وصفِ عدالت کے ساتھ موصوف ہو لیکن وصفِ ضبط صحیح حدیث جیسے راویوں والا نہ ہو۔

**ضعیف:** جس حدیث میں صحیح اور حسن حدیث والی شرط میں موجود نہ ہوں۔

**منقطع:** جس حدیث کی سند میں مختلف مقامات سے ایک یا ایک سے زیادہ راوی گرے ہوئے ہوں۔

**معضل:** جس حدیث کی سند میں دو یا دو سے زیادہ راوی ایک جگہ سے مسلسل گرے ہوئے ہوں۔

**مرسل:** تابعی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قول یا فعل بیان کرے درمیان میں کسی مقابل کا ذکر نہ کرے۔

**معلق:** وہ حدیث ہے جس کی سند کے شروع میں ایک یا ایک سے زیادہ روایت مسلسل گرے ہوئے ہوں۔

**مضطرب:** سند کے روایت یا روایت اور متن دونوں میں اختلاف ہو اور ترجیح کی صورت نہ ہو۔

**معلل:** ایک حدیث کو کہتے ہیں جس میں کسی پوشیدہ علت پر اطلاع حاصل ہو جائے جب کہ حدیث بظاہر اس سے محفوظ ہو۔

**منکر:** جس حدیث میں ضعیف راوی، ثقة راوی کی مخالفت کرے۔

**مدونج:** ایک حدیث کو کہتے ہیں جس کے اصل متن میں یا سند میں ایسا اضافہ کر دیا گیا ہو جو اصل حدیث میں نہ ہو اور اس طرح سے متن یا سند میں تبدیلی واقع ہو جائے۔

**نمذس:** جس حدیث کی سند میں کوئی راوی مذس ہو، یعنی راوی کا سامع اس کے استاذ سے ممکن ہو لیکن اس روایت کو اس نے نہ سن۔ یا کسی راوی کا اپنے استاد سے

مانع ممکن ہونے کے باوجود اس کی بیان کردہ روایت میں مانع ثابت نہ ہو۔

**موضوع:** وہ حدیث ہے جو من گھرث اور جھوٹی ہے۔

**مانع:** وہ حدیث ہے جو غریب حدیث کے موافق ہے دونوں کا صحابی ایک ہو۔

**شہد:** ایسی حدیث کو کہتے ہیں جو غریب حدیث کے موافق ہو، البتہ صحابی میں اتحاد نہ ہو۔

**إِخْلَاط:** کسی راوی کی عقل کے فاسد ہو جائے، بیعلپا طاری ہو جائے، تایغا ہو جائے یا کتابوں کے ملائی ہونے کی وجہ سے اس کی بیان کردہ احادیث کی صحت یا عدم صحت کا فینڈ نہ ہو سکے۔

**سند عالی:** ایسی حدیث جس کی دو اسناد ہوں اس میں سے جس سند کے روایہ تعداد میں کم ہوں عالی سند کمالتی ہے اور سند جس کے راوی تعداد میں زیادہ ہوں وہ سند نازل کمالتی ہے۔ چنانچہ مقدمہ میں سند عالی کے حصول کے لئے دشوار گزار اور دور دراز علاقوں کا سفر کرتے تھے۔

**روایت بالمعنى:** راوی نے اپنے استاد سے روایت کے جو الفاظ نے ہیں انہیں بیہنہ ادا نہ کرے بلکہ اس روایت کا معنی بیان کرے، اس کا جواز اس راوی کے لئے ہے جو الفاظ کے معانی کا فرم رکھتا ہو، نیز الفاظ کی تبدیلی معانی پر اڑانداز نہ ہو۔

## تعديل کے مراتب اور ان کی وضاحت

۱۔ اوْقُن النَّاسُ، اخْبَت النَّاسُ، إِلَيْهِ الْمُنْتَقَى فِي الشُّبُثَةِ: ان اوصاف کے ساتھ جن راویوں کو موصوف کیا جائے گا ان کی بیان کردہ احادیث قائل مجتہد ہوں گی اور ان کا شمار درجہ اول میں ہو گا۔

۲۔ لَقَعَةُ لَقَعَةٍ، شَبَثٌ شَبَثٌ: ان اوصاف کے ساتھ جو راوی متصف ہوں گے تو

وہ دوسرے درج میں شمار ہوں گے۔

۱۔ **لُقْتَهُ جَوَاهِرٌ لُقْتَهُ حَافِظٌ، لُقْتَهُ عَدْلٌ** : جب کسی راوی کے یہ اوصاف ہوں گے اس کی بیان کردہ احادیث قاتل محبت ہوں گی البتہ وہ تیرے درجہ میں شمار ہوں گے۔

۲۔ **صَدْوَقٌ، مَحْلَهُ صَدْقٌ، لَابَاسٌ بِهِ** : ان اوصاف کے ساتھ جو روای متصرف ہوں گے ان کی بیان کردہ احادیث کو تحریر کیا جائے گا اور ان پر غور و فکر کیا جائے گا یہ راوی دوسرے درجہ میں شمار ہوں گے۔

۳۔ **شَنْحٌ** : جب کسی راوی کے بارہ میں شنح کا وصف مذکور ہو تو اس کا شمار تیرے درجہ میں ہو گا، البتہ اس کی حدیث کو تحریر کیا جائے گا اور غور و فکر کیا جائے گا۔

۴۔ **صَالِحُ الْحَدِيثُ** : جب کسی راوی کے بارہ میں یہ وصف مذکور ہو تو اس کی بیان کردہ حدیث تحریر کرنے کے ساتھ ساتھ اس کی تحقیق بھی کی جائے گی۔

## جرح کے مراتب اور ان کی وضاحت

۱۔ **أَكْذَبُ النَّاسِ، إِلَيْهِ الْمُنْتَهَى فِي الْكَذْبِ، هُوَ رَكْنُ الْكَذْبِ، هُوَ مُنْعِنٌ**  
اکذب : یہ الفاظ شدید جرح پر دلالت کرتے ہیں۔

۲۔ **دَجَالٌ، كَذَابٌ، وَضُلَاعٌ** : یہ الفاظ مذکورہ الفاظ کی نسبت کم جرح پر دلالت کرتے ہیں۔

۳۔ **لَيْئُونُ الْحَدِيثِ يَا فِيهِ مَقَالٌ** : جب کسی راوی کو اس وصف کے ساتھ موصوف کیا جائے تو اس حدیث کو تحریر کیا جائے لیکن اس حدیث کے بارہ میں تحقیق کی جائے۔

۴۔ **لَيْسَ بِقَوْيٍ** : جب کسی راوی کے بارہ میں یہ وصف مذکور ہو تو وہ راوی دوسرے درجہ میں ہے۔ اس کی حدیث پر بھی غور و فکر کیا جائے۔

**متروک الحدیث، زاهب الحدیث، کذابہ:** جب کوئی راوی ان اوصاف کے ساتھ موصوف ہو تو اس کو بیان کرنا چاہئے، حدیث کو تحریر میں نہ لایا جائے، الی حدیث ناقابل اعتبار ہے۔

**۵۔ فلان لا صحیح ہے، ضعیف، منکر الحدیث:** جو راوی ان اوصاف کے ساتھ متصف ہو اس کی روایت قابل جمت نہیں البتہ حدیث کو تحریر کیا جائے اور تحقیق کی جائے۔

**۶۔ فلان يكتب حديثه، فلان ضعیف جداً، فلان لا تحل الروایة عنه:** جو راوی ان اوصاف کے ساتھ موصوف ہو تو اس کی روایت تحریر نہ کی جائے۔

**۷۔ فلان متهم بالکذب، متهم بالوضع، یسرق العدیث:** اس صورت میں نہ ان کی بیان کردہ حدیث کو لکھا جائے اور نہ ان کو قابل جمت سمجھا جائے نہ ان کا اعتبار کیا جائے۔

## كتب حدیث کی اقسام

**جامع:** وہ کتاب ہے جس میں تمام حرم کی احادیث مروی ہیں، جیسے جامع امام بخاری، جامع امام ترمذی۔

**سنن:** وہ کتاب ہے جس میں احکام کی احادیث مروی ہیں جیسے سنن نبأی۔

**مسند:** وہ کتاب ہے جس میں ہر صحابی سے مروی احادیث ایک مقام میں جمع ہوں جیسے مسند امام احمد بن حنبل۔

**جزء:** وہ کتاب ہے جس میں ایک مسئلہ کی احادیث جمع ہوں جیسے جزم رفع الیدین۔

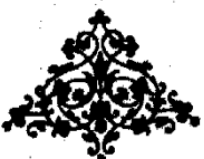
**متردرک:** وہ کتاب ہے جس کو الی کتاب سانے رکھ کر ترتیب دیا گیا ہو جس

کی بیان کردہ شرائط کے مطابق جو احادیث اس کتاب میں درج نہیں ہوئیں ان کو اس کتاب میں درج کیا جائے۔ جیسے ”مُتَدْرِكٌ حَامِمٌ عَلَى الصَّحِيفَيْنِ“ یعنی بخاری اور مسلم نے اپنی کتابوں میں احادیث ذکر کرنے کی جو شرائط تھیں کی ہیں، ان شرائط پر پورا اترنے والی سب احادیث کو انہوں نے ذکر نہیں کیا۔ چنانچہ امام حاکم نے ان احادیث کو ”مُتَدْرِكٌ“ میں جمع فرمایا۔

**مستخرج:** وہ کتاب ہے جس میں کسی دوسری کتاب کی احادیث کو دوسری انسانیہ سے ذکر کیا ہے جیسے ”مستخرج الاسماعيلي البغدادي“

**مجموع:** وہ کتاب ہے جس میں اس کے مؤلف نے احادیث کو اساتذہ کے ناموں پر حروف حججی کی ترتیب کے ساتھ جمع کیا ہو جیسے امام طبرانیؑ کی تالیف کردہ کتابیں ”المعجم الصغير“، ”المعجم الكبير“ اور ”المعجم الأوسط“ ہیں۔

**الاطراف:** جس میں حدیث کا ایک نکوا لعل کیا جائے جو بقیہ حدیث پر دلالت کرے اس کے ساتھ ساتھ متن کی تمام انسانیہ کو یا بعض کتب کو ذکر کیا جائے جیسے ”حفظة الاشراف“ معروفة ”الاطراف للمعزى“۔





## فہرست مراجع، مأخذ و حواشی

- ۱۔ آل عمران: ۱۰۲  
۲۔ معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ  
سوال کرنا جائز ہے۔  
۳۔ سورت النساء: ۱۶  
۴۔ سورت الاحزاب: ۶۱  
۵۔ اب اب ایک رسالہ کی خلیل میں بھی  
مطیع ہے (حرجم)  
۶۔ اس حدیث کے راوی جابر رضی اللہ  
 عنہ ہیں۔  
۷۔ ابن الی خاتم فی الصلح: ۱۰  
۸۔ الاعداد: الفیند رقم ۸۳  
۹۔ (ایبوداؤد، ترمذی) امام ترمذی نے  
اس حدیث کو صحیح کیا ہے۔ سچے ابن  
جیان میں عبد اللہ بن مسعود سے بھی  
سموی ہے۔ نیز صحابہ کرام کی ایک  
جماعت سے بھی اس کی خلیل مسعودی  
ہے۔  
۱۰۔ سترزاد کاظم حدیث میں صحیح ہے۔  
۱۱۔ مسلم ارجح  
۱۲۔ سچے ابن جیان صفحہ ۲  
۱۳۔ مسلم ارجح  
۱۴۔ مسلم
- ۱۔ مسلم دلائل و برائین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ
- ۲۔ مسلم الحنفی لے المتفق ر  
۳۔ عبد الرحمن الشافعی لے المتفق ر  
۴۔ اہل ذکر کیا ہے کہ مجھی علیہ  
السلام کا مقصد یہ ہے کہ صحیح سنن میں
- ۵۔ مسلم صفحہ ۳  
۶۔ مسلم صفحہ ۴  
۷۔ مسلم صفحہ ۵  
۸۔ مسلم صفحہ ۶  
۹۔ مسلم صفحہ ۷  
۱۰۔ مسلم صفحہ ۸  
۱۱۔ مسلم صفحہ ۹  
۱۲۔ مسلم صفحہ ۱۰  
۱۳۔ مسلم صفحہ ۱۱  
۱۴۔ مسلم صفحہ ۱۲  
۱۵۔ مسلم صفحہ ۱۳  
۱۶۔ مسلم صفحہ ۱۴  
۱۷۔ مسلم صفحہ ۱۵  
۱۸۔ مسلم صفحہ ۱۶  
۱۹۔ مسلم صفحہ ۱۷  
۲۰۔ مسلم صفحہ ۱۸  
۲۱۔ مسلم صفحہ ۱۹  
۲۲۔ مسلم صفحہ ۲۰  
۲۳۔ مسلم صفحہ ۲۱  
۲۴۔ مسلم صفحہ ۲۲  
۲۵۔ مسلم صفحہ ۲۳  
۲۶۔ مسلم صفحہ ۲۴  
۲۷۔ مسلم صفحہ ۲۵  
۲۸۔ سورت الحکومت: ۲۵  
۲۹۔ مسلم صفحہ ۲۶  
۳۰۔ مسلم صفحہ ۲۷  
۳۱۔ مسلم صفحہ ۲۸  
۳۲۔ مسلم صفحہ ۲۹  
۳۳۔ سورت الحکومت: ۲۵

|                                                                                                                                                        |                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۵۔ بخاری مسلم                                                                                                                                         | نماز ادا کرنے والا جو نماز پر مادمت<br>کرتا ہے اس کی نماز محبت کے<br>ارٹکاب اور ان میں واقع ہوتے سے<br>روک دے گی۔ |
| ۵۶۔ نمبر ۸۷۸                                                                                                                                           | ۲۳۰، ۲۳۵                                                                                                          |
| ۸۹، ۲۰۵۷                                                                                                                                               | ۱، ۹۷، ۹۳۶                                                                                                        |
| ۵۶، ۲۵۸                                                                                                                                                | ۱، ۹۹، ۱۳۰، ۳۷                                                                                                    |
| ۵۹۔ بھری اللہ علامہ البالی کی حقیقتوں کے<br>ساتھ صحیح اور ضعیف الماحص الصغیر کے<br>دوں بھروسے زیور طباعت سے آراستہ<br>ہو کر بازار میں آگئے ہیں (ترجمہ) | ۱، ۳۲، ۳۷۸                                                                                                        |
| ۹۹۔ ار ۶۰                                                                                                                                              | ۲-۱، ۱۲، ۳۷۹                                                                                                      |
| ۲، ۱۶۳، ۸۷۶۱                                                                                                                                           | ۲۹۳، ۳۴۳۰                                                                                                         |
| ۲، ۲۲۰۶۲                                                                                                                                               | ۱۳۶، ۱۳۶                                                                                                          |
| ۱۶۳۔ صفحہ                                                                                                                                              | ۱۳۶-۱۳۵، ۳۴۳۲                                                                                                     |
| ۲۲۵۔ نمبر ۲۹۸ صفحہ ۶۳                                                                                                                                  | ۱۹۶، ۲۳۳                                                                                                          |
| ۱۰۱۔ ار ۶۵                                                                                                                                             | ۲، ۲۰۰۴۳۳                                                                                                         |
| ۲، ۱۶۷۶                                                                                                                                                | ۱، ۷۰، ۱۵۲، ۲۰۸، ۳۴۳۵                                                                                             |
| ۲۳، ۸۷۶۷                                                                                                                                               | ۲، ۲۸، ۲۳۳۶                                                                                                       |
| ۱۰۱۔ صفحہ ۶۸                                                                                                                                           | ۳۶۳، ۵۴۳۶                                                                                                         |
| ۲۵۹۔ ق ۲۵۹، ۲۵۹ میرے مسودے سے                                                                                                                          | ۱۱۳۵۔ ۳۸                                                                                                          |
| ۲۹۸، ۳۴۷۰                                                                                                                                              | ۱۹۸۔ جلد ۸ ق ۲ صفحہ                                                                                               |
| ۶۳، ۳۴۷۱                                                                                                                                               | ۱۸۵، ۲۳۵۰                                                                                                         |
| ۳۸، ۲۳۶۲                                                                                                                                               | ۱۵۶، ۳۴۵۱                                                                                                         |
| ۱۱۸۔ ق ۱۱۸، ۱۱۸                                                                                                                                        | ۲، ۳۶، ۱۵۲                                                                                                        |
| ۲۷۳۔ فضائل الکام صفحہ ۲                                                                                                                                | ۲، ۲۱۸-۵۳                                                                                                         |
| ۱، ۲۳۸-۶۵                                                                                                                                              | ۱۹، ۳۴۵۲                                                                                                          |

- ۱۹۹۔ تاریخ خلیف بقدادی ار ۱۲۳ ص ۶۷
- ۲۰۰۔ لک اینا، ۱۲۶، ۲۳۶ ص ۷۷
- ۲۰۱۔ اتفاقہ الہاما استقیم ص ۱۶۵
- ۲۰۲۔ لک ۹، ۲۵۲ ص ۸۰
- ۲۰۳۔ لک ۳، ۱۲۱ ص ۸۰
- ۲۰۴۔ لک مخفی ۲۱-۱۸۵ ص ۸۱
- ۲۰۵۔ مقالات کوثری ص ۲۹۹
- ۲۰۶۔ لام انن الی حاتم "اصول الرذو  
اعتقادالذین" کے آخر میں فرمائے  
ہیں میں نے اپنے پاپ رضی اللہ عن  
ہے نا، فرماتے تھے کہ الی بدعت کی  
علامت یہ ہے کہ الی حدیث پر جن  
و تثنی کرتے ہیں اور زندقوں کی  
علامت یہ ہے کہ الی حدیث کو  
حشویہ کئے ہیں تاکہ احادیث کا ابطال کیا  
جائے
- ۲۰۷۔ مقالات کوثری ص ۱۸۵
- ۲۰۸۔ میں نے اعمال کی حصہ کے  
ضف کو ایک سوال کا جواب دیجے  
ہوئے ذکر کیا ہے جو جلد المsson  
عدی کے گلدار ۶۸۸ - ۶۹۳ میں  
اشاعت پر یورچا ہے
- ۲۰۹۔ تطہیق ص ۳۰۹
- ۲۱۰۔ لک اینا ۲۶۱-۲۶۲
- ۲۱۱۔ مقالات مخفی ۳۸۱
- ۲۱۲۔ مخفی ۲۸۲
- ۲۱۳۔ مخفی ۲۸۰
- ۲۱۴۔ مخفی ۲۸۵
- ۲۱۵۔ مخفی ۲۲۹، ۱، ۲۲۹
- ۲۱۶۔ مخفی ۲۸۷
- ۲۱۷۔ مخفی ۲۸۸
- ۲۱۸۔ مخفی ۲۸۹
- ۲۱۹۔ مخفی ۲۸۰
- ۲۲۰۔ مخفی ۲۸۱
- ۲۲۱۔ مخفی ۲۸۲
- ۲۲۲۔ مخفی ۲۸۳
- ۲۲۳۔ مخفی ۲۸۴
- ۲۲۴۔ مخفی ۲۸۵
- ۲۲۵۔ مخفی ۲۸۶
- ۲۲۶۔ مخفی ۲۸۷
- ۲۲۷۔ مخفی ۲۸۸
- ۲۲۸۔ مخفی ۲۸۹
- ۲۲۹۔ مخفی ۲۹۰
- ۲۳۰۔ مخفی ۲۹۱
- ۲۳۱۔ مخفی ۲۹۲
- ۲۳۲۔ مخفی ۲۹۳
- ۲۳۳۔ مخفی ۲۹۴
- ۲۳۴۔ مخفی ۲۹۵
- ۲۳۵۔ مخفی ۲۹۶
- ۲۳۶۔ مخفی ۲۹۷
- ۲۳۷۔ مخفی ۲۹۸
- ۲۳۸۔ مخفی ۲۹۹
- ۲۳۹۔ مخفی ۳۰۰
- ۲۴۰۔ مخفی ۳۰۱
- ۲۴۱۔ سورت المؤمن: ۶۰
- ۲۴۲۔ مدن کتابیں میں خن شد کے  
ساتھ مروی ہے
- ۲۴۳۔ حاکم ار ۲۹۱
- ۲۴۴۔ این الس رقم ۳۲۹
- ۲۴۵۔ تدبی ۳، ۲۹۲
- ۲۴۶۔ ار ۲۹۲
- ۲۴۷۔ سورت الاحزاب: ۱۹۴
- ۲۴۸۔ مقالات مخفی ۳۸۱



|                |                               |
|----------------|-------------------------------|
| ۲۶۵, ۷۴۶۸      | ۵۰, ۲۰۱۰۰ ل, ۲۴۰۸             |
| ۱, ۲۲۳, ۲۴۶۹   | ۲۳۸, ۲, ۱۴۰۶                  |
| ۲۶۶, ۲۶۵, ۱۴۸۰ | ۸۲, ۲۴۰۶                      |
| ۲۶۷-۲۶۶, ۹۴۸۱  | ۲, ۷۹, ۲۳۴۵۸                  |
| ۱۱, ۳۴۸۲       | ۱۵۹ ملیاہ                     |
| ۲۰۰, ۱۴۸۳      | ۲۱۶۵ ل ۶۰                     |
| ۱, ۸۸۴۴۸       | ۲, ۲۲۹۳ ل ۶۱                  |
| ۱, ۲۰۲۴۸۵      | ۲, ۱۶۳۴ ل ۶۲                  |
| ۲, ۲۷, ۳۴۸۶    | ۲, ۱۶۰۴ ل ۶۳                  |
| ۱۵۰ ملیاہ      | ۶۸, ۸۴۶۳                      |
| ۱۰, ۳۴۸۸       | ۱۸۷۴ ملیاہ                    |
| ۲۳۴ ملیاہ      | ۱۳۶۴ ل ۶۶                     |
| ۲۲۵ نیو        | ۱۳۳۴ ل ۶۷                     |
| ۲۲۲ ملیاہ      | ۱۲۲۴ نیو                      |
| ۱, ۲۹۵۴۹۲      | ۱۶۱۴ ل ۶۹                     |
| ۷۹۳ ملیاہ      | ۱۱۸۴ نیو                      |
| ۱۵۶, ۲۴۹۳      | ۱۷۱ سورت البقو: ۲۹:           |
| ۸۹, ۸۳۸۲, ۷۴۹۵ | ۱۷۲ سورت الاعراف: ۳۲:         |
| ۱۸۹, ۵۴۹۶      | ۱۷۳ سورت القیام: ۲۳-۲۲:       |
| ۵۶۵ امن الگواہ | ۱۷۴ مسلم                      |
| ۱, ۲۰۲۴۹۲      | ۱۷۵ سورت یوسف: ۲۶:            |
| ۱۷۶, ۲۴۹۸      | ۱۷۶ اس کا اردو تجمہ بازار میں |
| ۷۹۹ ملیاہ      | دستیاب ۴                      |
| ۱, ۳۰۴۵۰۰      | ۱۷۷ سورت امran: ۱۶۷, ۳۴۶۶     |
| ۱۵۰, ۲۴۹۰      |                               |

|               |                                  |
|---------------|----------------------------------|
| ۱,۲۱۱-۲۰۲     | ۲,۲۰۳,۲۴۲۶                       |
| ۵۲۵-۰۲        | ۲,۱۲۶,۱۴۲۶                       |
| ۲,۱۲۵-۰۲      | ۲۴۹-۰۲۸                          |
| ۱۵۱,۵۴۰۵      | ۲۲۶,۵۴۲۶                         |
| ۲۰۶-۰۲        | ۱,۵۲-۰۲۰                         |
| ۲۰۷-۰۹        | ۲۲۵-۰۲۱                          |
| ۲۰۸-۰۸        | ۲,۱۲۶,۱۴۲۶                       |
| ۱۰۷-۰۹        | ۱,۲۱۱-۰۲۲                        |
| ۱۱۰-۱۰        | ۲۰۷-۰۲۲                          |
| ۱۰۶-۱۱        | ۲۲۵-۰۲۵                          |
| ۲۲۲-۰۲        | ۲۳۶-۰۲۶                          |
| ۱,۲۲۵-۱۲      | ارواہ اللہیل رقم ۱۱۱۱ میں کی ہے۔ |
| ۲۰۵-۱۲        | ۲۳۷-۰۲۷                          |
| ۱۰۰-۲۰۱۵      | ۲۳۸-۰۲۸                          |
| ۲۰۳-۱۹۵, ۲۰۱۶ | ۲۳۹-۰۲۹ مسند احمد و غیروں سند ہے |
| ۲,۲۲, ۲۴۱۶    | ۲۳۰-۰۲۰                          |
| ۲,۲۳۹, ۱۲۴۲۱۸ | ۱۹۹-۰۲۱                          |
| ۲۳۱-۰۱۹       | ۱,۸۲۳-۰۲۲                        |
| ۲۳۲, ۳۴۲۰     | ۲۰۰, ۳۴۲۳                        |
| ۲۲۱-۰۱۸       | ۲۱۸, ۳۴۲۳                        |
| ۲۲۲-۰۱۸       | ۲۲۲, ۲۴۲۵                        |
| ۲۰۵-۰۲۲       | ۲,۹۲-۰۲۶                         |
| ۱۱۰-۰۲۲       | ۲۰۹, ۲۴۲۶                        |
| ۲۲۵-۰۲۵       | ۱,۲۸۶-۰۲۸                        |



|                                                                             |                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۶۳ سورت الحم ۳-۳                                                           | ۲،۹۲ ق ۵۹۵                                                                     |
| ۱۸۲ سورت الشاد ۸۲                                                           | ۶۲،۵ ق ۴۹۶                                                                     |
| ۱۹۳ سورت الانفال ۳۶                                                         | ۷۶ جیسا کہ المام منادی ۲ "فیش<br>التدبر" جلد صفحہ ۲۰ میں اس کی<br>مرادت کی ہے۔ |
| ۲۰۰ صفحہ ۸۲                                                                 | ۸۲ ق ۴۹۷                                                                       |
| ۲۰۱ صفحہ ۶۲،۵ ق ۴۹۷                                                         | ۳۶ سورت الانفال ۳۶                                                             |
| ۲۰۲ صفحہ ۲،۱۸۵ ق ۴۹۸                                                        | ۶۸-۶۶،۵ صفحہ ۴۰۰                                                               |
| ۲۰۳ سورت الحکم ۲۳                                                           | ۹۱،۲ صفحہ ۴۰۱                                                                  |
| ۲۰۴ سورت الحکم ۲۳<br>مغرب (مراکش) کے پاکیزی ملائق میں<br>ایک قصہ کا نام ہے۔ | ۸۲،۲ صفحہ ۴۰۲                                                                  |
| ۲۰۵ صفحہ ۲،۱۵۸ ق ۴۹۹                                                        | ۲،۱۹۹،۱۰۰ ق ۴۰۳                                                                |
| ۲۰۶ صفحہ ۲۱۰ ق ۴۹۹                                                          | ۲۸،۱ صفحہ ۴۰۳                                                                  |
| ۲۰۷ صفحہ ۱۲۲ ق ۴۹۹                                                          | ۳۸ صفحہ ۴۰۵                                                                    |
| ۲۰۸ صفحہ ۲۲۷،۲ صفحہ ۴۹۹                                                     | ۲،۳۱۵،۷ صفحہ ۴۰۶                                                               |
| ۲۰۹ صفحہ ۲،۱۹۱ ق ۴۹۹                                                        | ۱۳۸،۱،۲ صفحہ ۴۰۷                                                               |
| ۲۱۰ صفحہ ۲۳۰ ق ۴۹۹                                                          | ۲۵،۱ صفحہ ۴۰۸                                                                  |
| ۲۱۱ صفحہ ۲،۳۱۳،۱ صفحہ ۴۹۹                                                   | ۱۰۹ صفحہ ۴۰۹                                                                   |
| ۲۱۲ صفحہ ۲۶۹،۳ صفحہ ۴۹۹                                                     | ۲۳،۳ صفحہ ۴۱۰                                                                  |
| ۲۱۳ صفحہ ۲،۳۱۳،۶ صفحہ ۴۹۹                                                   | ۱۲،۲ صفحہ ۴۱۱                                                                  |
| ۲۱۴ صفحہ ۸۳،۲ صفحہ ۴۹۹                                                      | ۲،۱۱۷ صفحہ ۴۱۲                                                                 |
| ۲۱۵ صفحہ ۱۶۲-۱۶۱،۳ صفحہ ۴۹۹                                                 | ۱،۳۰۳،۲ صفحہ ۴۱۳                                                               |
| ۲۱۶ صفحہ ۱۱۶ صفحہ ۴۹۹                                                       | ۱،۸۶۵ صفحہ ۴۱۴                                                                 |
| ۲۱۷ صفحہ ۱۰۹،۱ صفحہ ۴۹۹                                                     | ۲،۱۱،۳۱۵ صفحہ ۴۱۵                                                              |
| ۲۱۸ صفحہ ۲۵۵،۲ صفحہ ۴۹۹                                                     | ۸۲،۲ صفحہ ۴۱۶                                                                  |

|                                                                             |                         |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ۶۷-۶۸، ۲۴۵۱۲                                                                | ۶۱، ۹۴۵۲۹               |
| ۲۸۰۵۳-۲۸۲۳                                                                  | ۲۲۵-۲۲۳، ۲۴۵۳۰          |
| ۲۶۲، ۱۴۷۱۵                                                                  | ۱۷، ۱۰۴۳۱               |
| ۱، ۱۱۵، ۳۲۶۶                                                                | ۲۷۰، ۶۴۵۲۲              |
| ۱۱۳۱، ۴۵۶۲                                                                  | ۲۶۰، ۲۴۵۲۲              |
| ۱، ۲۸۲، ۲۴۵۱۸                                                               | ۲۲۸، ۲۴۵۲۲              |
| ۳۶۱، ۲۴۵۲۹                                                                  | ۲۷۰، ۶۴۵۲۰              |
| ۱۹۸۰، ۴۵۷۰                                                                  | ۲۱۸-۲۱۶، ۲۴۵۲۱          |
| ۲۰۲۳-۲۷۲۱                                                                   | ۲۷۰-۲۱۲، ۶۴۵۲۶          |
| ۲۰۱، ۲۴۵۶۲                                                                  | ۲۰۳، ۲۴۵۲۸              |
| ۸۳۴۳-۴۵۷۲                                                                   | ۲۶۷، ۹۴۵۲۹              |
| ۱، ۳۷۲۷۲                                                                    | ۱۰۷، ۱۴۵۰۰              |
| ۱۳۵۳-۴۵۷۵                                                                   | ۲-۳، ۱۰۴۵۱              |
| ۲۰۰۰، ۴۵۷۶                                                                  | ۲۶۰، ۹۴۵۵۲              |
| ۳۷۷-۳۷۷ قابل حرج مولانا محمد صلیق<br>ظیل نے اس کتاب کا اندک تعریف کیا<br>ہے | ۲۲۶، ۳۴۵۵۳<br>۲۱۸۴-۴۵۵۲ |
| ۲۶۵، ۱۴۵۷۸                                                                  | ۲۶۲، ۶۴۵۰۰              |
| ۲۰۳۴-۴۵۷۹                                                                   | ۲، ۲۴۵۰۲                |
| ۲۲۶۳-۴۵۷۸۰                                                                  | ۲۶۵، ۲۴۵۰۶              |
| ۲۵۲-۲۳۲، ۱۴۵۸۱                                                              | ۲۶۰، ۹۴۵۵۸              |
| ۲۷۳۴-۴۵۷۸۲                                                                  | ۲۲۲، ۶۴۵۰۹              |
| ۲۵، ۲۴۵۸۳                                                                   | ۲۱۲، ۲۴۵۲۰              |
| ۱۵۰-۴۵۷۸۴                                                                   | ۲۱۱، ۹۴۵۲۸              |

|                       |                            |
|-----------------------|----------------------------|
| ۲۸۵، ۲۴۰۸             | ۱۱۷، ۱۴۸۰                  |
| ۲۰۹ سے ملے احمد       | ۱۲۹، ۲۴۸۶                  |
| ۱۷۰ نبیوں             | ۱، ۹۵، ۱۴۸۷                |
| ۲۵۸، ۱۴۱۱             | ۲، ۱۱۵، ۲۴۸۸               |
| ۲۵۹ سے ملے            | ۲۶۵، ۱، ۱۴۸۹               |
| ۲۰۹، ۲۴۱۳             | ۱۳۰، ۲۴۹۰                  |
| ۱۲، ۲۴۱۴              | ۱۲۷، ۲۴۹۱                  |
| ۲۶۲ سے ملے            | ۶۱، ۲۴۹۲                   |
| ۲۱۶ سے ملے            | ۲، ۲۴۹۳                    |
| ۲۲۱ سے ملے            | ۲۲۱، ۲۴۹۴                  |
| ۱۸ سے مقلد            | ۷۰، ۱۴۹۵                   |
| ۲۰۸-۲۰۷، ۲۴۹۶         | ۱۰۹ سے ملے                 |
| ۵۱۵، ۲۴۹۷             | ۲، ۱۴۳-۲۴۹۷                |
| ۵۵۷، ۳۴۹۸             | ۵-۲۴۹۸ سے ملے              |
| ۱۰۰، ۹۹۴۴۲            | ۵۵۷ سے ملے                 |
| ۳۰۰، ۱۴۹۴۴۲۳          | ۲۹۳۲۰ سے ملے               |
| ۱۱۷، ۲۴۹۴۲۳           | ۲۹۵، ۲۴۹۰۱                 |
| ۲۲۲-۲۲۱، ۱۴۹۴۲۵       | ۲۲۱، ۳۴۹۰۲                 |
| ۲۲۵، ۱۴۹۴۲۶           | ۱۵۵، ۱۴۹۰۳                 |
| ۱۳۵، ۱۴۹۴۲۷           | ۲، ۵، ۱، ۹، ۳، ۲، ۳، ۳۴۹۰۴ |
| ۱۱۵، ۱۱۵۱۱۱۱۵ سے ملے  | ۲، ۲                       |
| ۱۳۱، ۲۴۹۴۲۹ من الحادی | ۱، ۱۲۴۳۰۵                  |
| ۱۶۲-۱۶۱، ۲۴۹۴۳۰       | ۱۹۵ سے ملے                 |
|                       | ۲۶۳، ۲۴۹۰۷                 |

|                                                            |                          |
|------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ۱۷۳-۲۴۵۵                                                   | ۲۲۲، ۱۲۴۳۲۱              |
| ۲۳، ۱۴۳۵۶                                                  | ۲۱، ۱۴۳۵۵۲               |
| ۲۲۰، ۲۲۵، ۲-۲۰۲                                            | ۶۲، ۲۴۳۲۲                |
| ۵۵۸ سب الدلیل التعجب العجیب                                | ۲۵۱، ۲۴۳۲۲               |
| صلیٰ ۳۷-۲۲                                                 | ۱۲۳ سب الدلیل الجیش صلیٰ |
| ۲، ۸۹، ۲۴۳۵۹                                               | ۱۲۳ صلیٰ                 |
| ۶۹-۲۴۳۶۰ مسلم                                              | ۱۲۳ صلیٰ                 |
| ۲۶، ۱۴۳۶۱                                                  | ۱۲۵، ۱۴۳۶۲۸              |
| ۲۳۶۲ صلیٰ                                                  | ۱۰۰، ۱۴۳۶۲۹              |
| ۵۶۳ مسلم                                                   | ۵۳۷، ۱۴۳۶۳۰              |
| ۱۶۳ سب بخاری، ۱۶۳ سب مسلم                                  | ۱۵۳، ۱۴۳۶۳۱              |
| اور لفظ مسلم کے ہیں نسائی فی الحکمری                       | ۱۱۱۲، ۱۴۳۶۳۲             |
| ۳۰، ۱۴۳۶۴                                                  | ۲۰۳، ۱۴۳۶۳۳              |
| ۵۱۹-۵۱۸، ۱۴۳۶۵                                             | ۱۵-۱۴۳۶۳۴                |
| ۱۸۳۶-۲۶۳، ۲۴۳۶۶                                            | ۱۲۵، ۱۴۳۶۳۵              |
| ۱۴۷، ۵۴۳۶۷                                                 | ۲۶۸-۲۶۷، ۳۴۳۶۶           |
| ۵۰۲، ۳۴۳۶۸                                                 | ۱، ۱۳۰، ۳۴۳۶۷            |
| ۲۵۳ مسلم                                                   | ۲، ۱۴۷، ۹۴۳۶۸            |
| ۲۳۷، ۱۴۳۶۹                                                 | ۵۳۸-۵۳۷، ۱۴۳۶۹           |
| ۲، ۲۳۹، ۳۴۳۶۱                                              | ۲۶۳، ۳۴۳۶۰               |
| ۵۱۶، ۲۴۳۶۲                                                 | ۱، ۲۵۵، ۷۳۴۳۵۱           |
| ۲۶۱، ۲۴۳۶۳                                                 | ۵۳۷، ۱۴۳۶۳۵۲             |
| ۲۷۷ سب احمد فی السنہ ارجو ۱۱-۱۱<br>میں بھی اس کی حل صحت ہے | ۱۹-۱۸۳ سب صلیٰ           |
|                                                            | ۸۳، ۸۳، ۸۳۴۳۵۲           |

|                                                               |                      |
|---------------------------------------------------------------|----------------------|
| ۱۳۷، ۱۰۵۷۵                                                    | ۱۳۰، ۳۵۹۹            |
| ۱۳۶، ۹۵۰۰                                                     | ۱۳۶، ۳۵۹۵، ۳۵۷۶      |
| ۱۳۱، ۳۵۰۱                                                     | ۱۳۰، ۳۵۷۷            |
| ۱-۱، ۲۲۰۵۰۲                                                   | ۱۰۰، ۱۳۷۸            |
| ۰۸-۰۵، ۲۰۰۳                                                   | ۱۳۸-۱، ۲۶۳۵۷۹        |
| ۱-۱، ۱۷۵۰۳                                                    | ۲۰۹، ۱۱۳۸۰           |
| ۲۲-۲۲۵۴۵۰۵                                                    | ۱۸۲، ۲۳۸۱            |
| ۲۶۳، ۲۰۵۰۶                                                    | ۲۲۶، ۲۳۸۲            |
| ۱۰۱، ۲۰۵۰۷                                                    | ۱۹۳، ۳۵۸۲            |
| ۱۲۲-۱۲۱، ۵۰۵۰۸                                                | ۲۰۱، ۲۳۸۲            |
| ۲۹۴-۲۹۵-۱۳۵۰۹                                                 | ۱۵-۱۳، ۲۳۸۵          |
| ۲۲۲-۳۵۱۰                                                      | ۳۸۲ سہ خاری مسلم     |
| ۱۵-ق، ۸۶، راکتبہ شیخ الاسلام مسیح<br>منورہ میں مخطوط موجود ہے | ۱۰-۹، ۳۸۷ سورت الحلق |
| ۱۳۸-۱۳۷، ۱۵۱۲                                                 | ۱۳-۲۳ سورت النور     |
| ۱، ۹، ۲۰۵۱۳                                                   | ۱۳۷ ار ۳۸۹           |
| ۲۶۳، ۲۰۵۱۳                                                    | ۲۰۱ ار ۳۹۱           |
| ۲۶۳، ۲۰۵۱۵                                                    | ۱۰، ۳۵۹۲             |
| ۲۸، ۱۰۵۱۶                                                     | ۲۶۲، ۵۰۳۹۳           |
| ۲۶۲، ۷۰۵۱۶                                                    | ۵۰، ۲۰۳۹۳            |
| ۱۸۱، ۲۰۵۱۸                                                    | ۲۲۹، ۲۰۳۹۵           |
| ۲، ۱۶، ۳۰۵۱۹                                                  | ۱۳، ۲۰۳۹۶            |
| ۱۶۷، ۳۰۵۲۰                                                    | ۲۹۱، ۲۰۳۹۶           |
| ۲۶۲۸۵۵۲۱                                                      | ۹۰، ۲۰۳۹۸            |

۱۶۹-۱۶۸، ۲-۵۲۶

۲۱۹، ۲-۵۲۷

۹۲، ۱، ۲-۵۲۸

۳۸، ۱، ۲-۵۲۹

۲۰۰، ۱۰-۵۳۰

۵، ۲-۵۳۱

۱، ۶۲-۵۳۲

۵-۲، ۲-۵۳۳

۳۴۰، ۵-۵۳۴

۱۲-۱۱-۵۳۵

۲۲، ۲-۵۳۶

۱۶۱-۱۳۵، ۲-۵۳۷

۱، ۱۳۰، ۲-۵۳۸

۳۵۶-۱۰-۵۳۹

۱۲-۱۲-۵۴۰

۳۱۴۳-۰۵۵

۲۹، ۲-۵۵۵

۵۹۳، ۲-۵۵۵

۵۱-۵۰، ۲-۵۵۶

۲، ۱۲۶-۲-۵۵۷

۱، ۲۰۲، ۱-۵۵۸

۱۹۹، ۱-۵۵۸

۳۸، ۱-۵۵۹

۵۲۰- حدیث نبیر ۲۳ لاط فرائیں

۱۲- ۱۰- حدیث تنسیہ میں اسی طرح ہے

۱۰- شفات۔ پکار نظر نثارہ میں سین

ہے

۵۲۲ مسلم و غیرہ

۲۲۲، ۲-۵۲۲

۱۶۰-۱۲، ۲-۵۲۲

۸۱۰، ۶۰-۵۲۵



ارشاد و میکنند

تم اسی طرح نماز دا کرو جیسے تم بھے نماز دا اکتے ہوئے دیکھی ہے ہر (اللہ)

# نماینده

آحادیث صحیحہ کی روشنی میں

سوزد اسلامک لانہریو

نادر ملکی اشنازی و تحریرچ و محقق سایر سر: ۱۱۹۹  
ج ۱۳-۵۰۴ پرداخت ناگذاری

کتاب نمبر: ۱۱۹۹  
سال ۱۳-۵۰۴

تالیف

عَلَمَ اللَّهُ مِنْ أَصْرَارِ الظَّالِمِينَ

ترجمہ و تہذیب

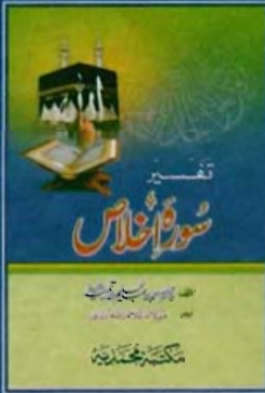
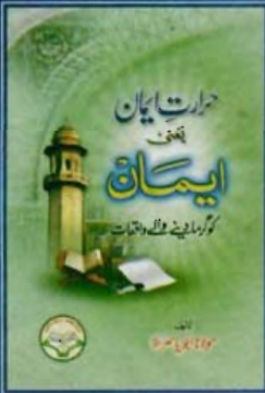
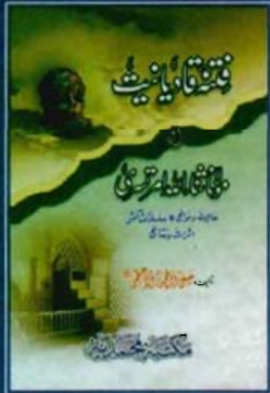
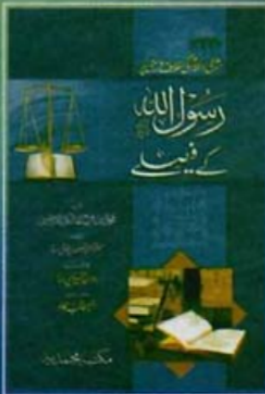
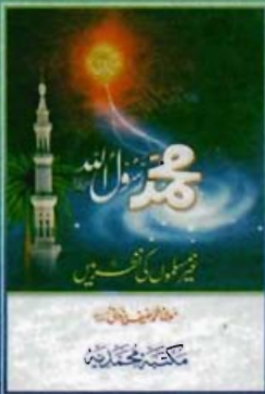
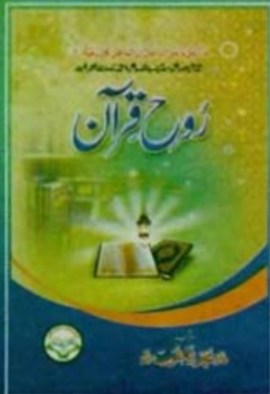
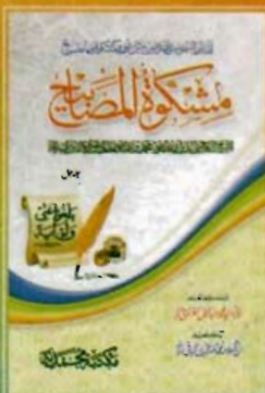
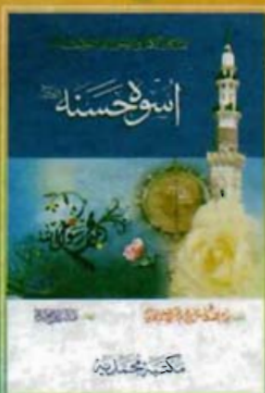
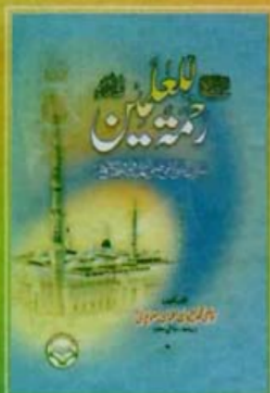
مولانا محمد صادق خليل شاہ

تاش

مکتبہ مُحَمَّدیہ چاٹ ۱۰۹۔ چیچے وطنی ڈبل سائیوں



# مکتبہ مطابع علی



**مکتبہ مطابع علی** قذائف ستریت ادوبار لاہور  
الفصل مارکیٹ ادوبار لاہور

MOB: 0300-4826023, 042-37114650  
E-mail: maktabah\_muhammadia@yahoo.com  
& maktabah\_m@hotmail.com

